CALCUSTA LICHRIT SERIES

# DEVATĀMŪRTIPRAKARAŅAM

AND

RUPAMANDANAM

k, W

RAR 704.90954 SAN

UPENDRAMORAN SANKEYATIRTHA

É 31-411



indira Gandhi National Cantre for the Aria दिविषदुपनिवेशेऽपूर्वपकेष्टकाभि-र्निज-जनक-जनन्योर्मन्दिरं संविधातुम् । तदनुगुणविधाने वासनोद्घोधनार्थम् अयमुपहरतीदं शिल्पिने शाश्वताय ॥

श्रीउपेन्द्रमोहन-देवशर्मा

## CALCUTTA SANSKRIT SERIES

No. XII

General Editor:

NARENDRA CHANDRA VEDANTATIRTHA, M. A.



· Andreas Property

SUTRADHĀRA MANDANA'S

### DEVATĀMŪRTIPRAKARAŅAM

AND RŪPAMAŅDANAM

richmin rather take

सम्पादकः - श्रीनरेन्द्रचन्द्र-वेदान्ततीर्थ-एम्-ए-वाग्चि-भट्टाचार्य-सांख्यतीर्थ-मीमांसातीर्थ-तत्त्वरत्न-शास्त्री

# स्त्रधार-मण्डनस्य देवतामू तिप्रकरणम्

रूपमण्डनञ्च

श्रीउपेन्द्रमोहन-सांख्यतीर्थेन संस्कृते

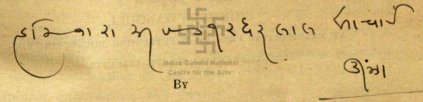
# DEVATĀMŪRTIPRAKARAŅAM

AND

#### RUPAMANDANAM

( MANUALS OF INDIAN ICONOGRAPHY AND ICONOMETRY )

Critically edited for the first time with notes
and commentary



#### UPENDRA MOHAN SANKHYATIRTHA

With an Introduction by

HARIDAS MITRA, M. A.

Visvabharati, Santiniketan

METROPOLITAN PRINTING AND PUBLISHING HOUSE, LIMITED CALCUTTA

1936

#### Printed & published by SHIBNATH GANGULI,

Secretarion and Edition

AT METROPOLITAN PRINTING & PUBLISHING HOUSE, LIMITED, . 56, DHARAMTALA STREET, CALCUTTA.

RAR 704.90954 SAN



#### PREFACE

Indian Architecture and Sculpture, in a way, illustrate the back-ground of philosophy and religion that are still blended together in this country.

Sculptures and pictorial representations of our different gods are significant. For example, Yatindramatadipikā explains the meaning of the image of Visnu (Nārāyana) with his four hands bearing śankha 'conch-shell', cakra 'wheel', gadā 'club' and padma 'lotus': Śankha represents ether, cakra wind, gadā fire, padma water and the image itself the earth. Thus, the figure of Nārāyana represents the idea (as generally held) that he supports the creation made of the five gross elements, himself being the Supreme Spirit. The image of Nataraja, the Lord of Dancers', represents his five activities (pancakrtya), viz., creation, preservation, destruction, giving rest and granting salvation. The deepest significance of the Divine Dance of Nataraja can be realized only within the heart by means of meditation. Thus, in our Architecture, so far as temples, stūpas, etc., are concerned, we find the same kind of symbolism. All this gives peculiar importance to our different texts on Silpa, such as Sūtradhāra Mandana's works.

The Devatām ūrtiprakaraņam is a text on Indian Iconography and Iconometry by Sūtradhāra Maṇḍana, who has to his credit, many other works on Indian Architecture and Sculpture. This work has not been published before.

The present text has been commented upon for the first time by the editor himself. Along with this has been published in full for the first time the text of the R ū p a m a n d a n a m of the same author and treating a kindred subject. It is hoped that the understanding of the principal work will be facilitated by it. The texts have been edited from an original manuscript,

Cat. no. I. G. 89, belonging to the Asiatic Society of Bengal, Calcutta. The editor could not do more than what he did for want of adequate manuscript materials. But though the texts have been edited from a single manuscript, the editor may be said to have done his work fairly well and the learned and lucid commentary of the Devatāmūrtiprakara, which he added for the first time, to explain the text, will, it is hoped, be considered, a useful production.

Most cordial thanks are due to Mr. Haridas Mitra, M. A., of the Visvabharati, Santiniketan, who has kindly written an Introduction to these works. He has discussed in it the various aspects of the history of literature on Indian Architecture and Sculpture as well as other relevant matters.

This introduction has added to the value of the volume. An index of important words has also been appended at the end.

We have the pleasure to express our thanks to the Secretary, Asiatic Society of Bengal, for kindly lending us the manuscript. But for this generous co-operation in the matter it would have been quite impossible for us to bring out these texts.

We shall be failing in our duty if we do not express our heartiest thanks to Prof. Amareswar Thakur, M. A., Ph. D., Vedantashastri of the Calcutta University and formerly General Editor of the Series, who did much for the furtherance of the publication of these works.

Finally, we may hope that the readers will excuse us for any imperfection they may notice, especially misprints that have crept in.

> Calcutta, January, 1936

Narendra Chandra Bhattacharya

# INTRODUCTION



Indira Gandhi National Centre for the Arts

#### INTRODUCTION

#### 1

1. SUTRADHARA MANDANA. HIS TIMES AND WORKS.

The Devatāmūrtiprakaraṇam i. e., 'the section on the images of deities' forms a part of the Vāstu-śāstra (of Sūtradhāra or Sūtrabhṛit Maṇḍana, the son of Śrīkṣetra) and is a work on sculpture. As his title implies, Maṇḍana was an architect—Sūtradhāra (literally, one who holds, plies or wields the 'plumb'-line).

Both Mandana and his father, Śrikṣetra were under the patronage of Mahārāṇa Kumbha, the celebrated king of Mewar—Kumbhakarṇa Mahendra of Medapāṭa¹. A distinguished hero, a man of letters and a noted builder of monuments, Kumbha was an outstanding personality in the history of late Mediæval India (15th C.). Mahārāṇā Kumbha's consort was probably Mirābāï, well-known for her renunciation and deeply religious life. Kumbha (Karṇa Mahendra) wrote a commentary on the Gīta-govinda of Jayadeva and it is entitled Rasikapriyā² (Gīta-govindatīkā). Two other works (on music) are also due to him:

 <sup>&#</sup>x27;'त्रीमेदपाटे वृषकुमाकर्णसदङ्ख्रिराजीवपरागरीयी ।
 स मण्डनाख्यो भुवि स्वधारसीनोद्धती भूपतिवज्ञभोऽयम् ॥ ४३ ॥'' विष्णाय: १४ ॥

वास्तुराजवल्लभः । श्रीमण्डनम्त्रधारिवरिचतः । काश्रीस्विन्द्विश्वविद्यालयाध्यापकच्यौतिषाचार्थ-पण्डितश्रीरामयत्रभोभाविरिचतभाषाटीकीपेतः । विक्रम-संवत् १९८१ ।

<sup>2.</sup> Published in the Kavyamālā series. Nirnayasāgar Press, Bombay.

the Saṅgīta-mīmāṃsā and the Saṅgīta-rāja. He also wrote the Pāṭhyaratnakośa\*. Mahārāṇa Kumbha is said to have constructed the celebrated Tower of Victory at Chitore\*.

It, therefore, stands to reason that Mahārāṇā Kumbhakarṇa should be a patron of architects and sculptors, just like King Bhoja of Dhārā पारानगरीपति-महाराजधिराज श्रीमोजदेन (11th C.) who compiled the Samarāṅganasūtradhāra<sup>5</sup>, a work on architecture and 'to whom are ascribed many other important works, such as, the Śringāraprakāśa (Alaṅkāra) and the Sarasvatī-kanṭhābharaṇa; or like Someśvaradeva, the Cālukya King (12th C.), the author (or the patron of the scholar) who compiled the encyclopædic work—the Mānasollāsa or the Abhilasitārtha-cintāmaṇi<sup>6</sup>.

Sūtradhāra Maṇḍana or simply Maṇḍana seems to have been a prolific writer of treatises on architecture and sculpture. The

Regarding this magnificent structure, Fergusson says:-

<sup>3.</sup> See T. Aufrecht: Catalogus Catalogorum Vol. I, p. 111 ff.

<sup>(</sup>a). K-(F. Kielhorn: A Catalogue of Sanskrit Mss. existing in the Central Provinces.) 96.

<sup>(</sup>b). P-(F. Kielhorn: Lists of the Sanskrit manuscripts purchased for government during the years 1877-78 & 1869-78, and a list of the manuscripts purchased from May to November 1881) 15.

<sup>4.</sup> Some scholars have doubts regarding the original purpose of the structure, namely, if it was really a tower raised to commemorate a victory at all. See D. R. Bhandarkar: The Kīrtlistambha of Mahārāṇā Kumbha. Journal of the Indian Soc. of Oriental Art. Cal., Vol. I, 1.

<sup>&</sup>quot;It has no plain parts, this mass of decoration is so subdued that it in no way interferes either with the outline or the general effect of the pillar. ...It is infinitely better taste than the victory pillar of Trajan."

<sup>5.</sup> Samarānganasūtradhāra, edited by Mahāmahopādhyāya T. Ganapati Śāstri. GOS. XXV & XXXII, 2 Vols. (1924, 25), Baroda.

<sup>6.</sup> Mānasollāsa, edited by G. K. Shrigondekar. GOS. XXVIII ff, 2 Vols (1925 ff); Abhilasitārthacintāmaņi, edited by Dr. R. Shama Sastry. MSS. 69. (1926), Mysore,

following is a list of works ascribed to him, and some of them are styled differently in Mss.

Devatāmūrti-prakaraņas.

Vāstuśāstra.

Prāsādamaņdana.

Vāstu-sāra.

Rājavallabha Vāstuśāstra®.

Vāstu-manjari.

Rūpamandana.

Apa-tattva.

Vāstumaņdana.

Mandana's treatise on architecture bears the titles-

'Śilpa-śāstra', 'Vāstu-śāstra', and also 'Prāsāda-maṇḍana-Vāstu-śāstra'.' According to some scholars, it is possibly further called the 'Rajavallabha-maṇḍana' (or simply 'Rājavallabha') or the 'Sūtradhāra-maṇḍana'.

In the unique library<sup>18</sup> of the Sarvavidyānidhāna Kavindrācārya (17th C.) were stored some Mss. on art (architecture and sculpture), among which the following are worth noting— विस्थास्त्रप्रकरण—2146 राजवछभ, 2849 वास्तुमण्डन, 2150 प्रासादमण्डन, 2151 रूपमण्डन, 2152 राजवछभशिल्प, 2153 वास्तुशास्त्रशिल्प. This booklover Kavindrācārya was a Deccan Brahmin and a very learned man, the head of the Pandit community of Benares, of his time,

<sup>7.</sup> See T. Aufrecht: Catalogus Catalogorum Vol. I, pp. 730-31.

Also, Prasanna Kumar Acharya: Indian Architecture according to Mānasāra-Śilpaśastra. Oxford Univ. Pr., 1927. pp. 103-5.

<sup>8.</sup> First noticed by G. Bühler: Two Lists of Sanskrit Mss. in Z. D. M. G. Vol. 42, 538.

<sup>9.</sup> See Note 1 Supra. Edited by Pandit Ramayatna Ojha, Hindu Univ.

<sup>10.</sup> J. Eggeling and E. Windisch: Catalogue of Sanskrit mss. in the Library of the India Office. 3142, 1291; 3147, 2253.

<sup>11.</sup> P. K. Acharya : Op. cit., p. 102.

and possessed knowledge in all departments of Sanskrit. He was rich, healthy and beautiful. After finishing studies he took to Sannyāsa, thus showing his indifference to the world. On his demise his invaluable library was dispersed.

Many of the texts by the Sūtradhāra Maṇḍana had titles ending in Maṇḍana 'in the sense of decoration' and it is not impossible, that all his works had originally such titles. On the other hand, the learned Kavindrācārya knew the Rājavallabha and the Rājavallabha-ŝilpa to be two separate works; perhaps, the one was on Vāstu (architecture), while the other was on Śilpa (sculpture).

The Rājavallabha-maṇḍana and some other texts by Maṇḍana, seem to have been very popular. Within two centuries, after compilation, we find copies of his texts deposited in the invaluable library of Kavindrācārya From Mewar, the works of Maṇḍana found their way to Benares, the great nerve-centre (Marma-sthāna) of Indian culture.

From Benares, Mandana's works probably spread to other places westwards<sup>13</sup> as well as eastwards<sup>14</sup>. Mss. of his works are also met with in the South<sup>15</sup>, where they might have been easily carried from the Central India. Thus it is evident that Mandana's handbooks on architecture and sculpture, enjoyed considerable popularity with artists and craftsmen.

<sup>13.</sup> Apparently one of Mandana's works as published with diagrams by Bharati at Baroda, 1891, see P. K. Acharya: Op. cit., p. 103.

<sup>14.</sup> The Rājavallabha-mandana was published by Rājā Rādhākānta Deva in his Encyclopaedic Dictionary, अन्द्रकलाहुम Śabda-kalpa-druma. See under Śilpa-śāstram जिल्लासम्

<sup>15.</sup> Copious extracts from the Rūpa-mandana have been made in T. A. Gopinatha Rao: Elements of Hindu Iconography. Madras.

# 2. SOURCES OF THE DEVATĀMŪRTI-PRAKARANAM.

For compiling his DmP. Sūtradhāra Maṇḍana seems either to have chiefly utilised the South Indian texts, or to have actually based his work on them.

Indeed his DmP, is more S. Indian than N. Indian in character. This would at once show that, most probably, the art of temple-architecture was already slowly dying in the North India, while in the South it lived with virility.

Naturally, for preparing his DmP. Mandana turned chiefly to South Indian sources. Another striking peculiarity is that he never utilised, as far as is evident, the Tamil Saiva or Vaisnava  $\overline{A}gamas$ . But he made copious use of the  $Silparatnam^{16}$  and the  $Mayamatam^{17}$  both probably from original Malayalam sources.

For some reasons, not evident, the S. Indian Agamas were not accessible to Mandana. Either Skt. texts in the Tamil script, often with copious glosses in vernacular, were not intelligible to Mandana; or the lines of communication between Rajputana and the Tamil lands were beset with obstacles. The latter eventuality is all the more plausible, when we take into account, the unsettled political conditions of the times.

Repeated invasions and onslaughts of the fierce Turks and Mongols interrupted the normal course of events in Northern, Eastern and Central India. And, the warriors' swords were more in requisition then than the painters' brushes or the stone-masons' lines and pellets.

<sup>16.</sup> Śilparatnam of Śrīkumāra. Part I. Edited by Mm. T. Gaņapati Śāstrī, 1922; Ditto. Part II. Edited by K. Śāmbaśiva Śāstrī, 1929.

<sup>17.</sup> Mayamatam of Mayamuni. Edited by Mm. T. Ganapati Sastri, 1919.

Among the Northern Texts, Mandana seems certainly to have utilised the Viṣṇudharmottaram¹s, in the first instance. This is, traditionally, said to be a part of the Garuḍa-Purāṇam—more properly the uttara-bhāga of the Garuḍa-Purāṇam¹s. According to another opinion²o, VP. belongs to the second part of the Viṣṇu-Purāṇam.

"The Viṣṇudharmottara is occasionally given out as a part of a Purāṇa, namely the Garuḍa-Purāṇa, but generally it is counted an independent Upa-Purāṇa. It is repeatedly quoted by Alberuni as the 'Viṣṇudharma'. It is a Kashmiri Vaiṣṇava book of encyclopoædic character in three sections. Section I deals with the usual themes of the Purāṇas···Section II deals with law and politics, as well as with medicine, the science of war, astronomy and astrology. There is in it a prose section···'Paitāmaha-Siddhānta' as this is an extract from the Brahma-sphuṭa-siddhānta written by

<sup>18.</sup> M. Winternitz: A History of Indian Literature. Vol I. (Cal. univ., 1927) p. 580.

Śriviṣṇudharmottaram, or, Viṣṇudharmottara-mahāpurāṇam was edited by Paṇḍitas Madhusūdana and Mādhavaprasāda Śarmans from a ms., obtained by Mm. Sudhākara Dvivedin and published (from Śrīvenkaţeśvara Press, Bombay) in Saṃvat 1969, 1834 Śaka (A. C. 1911-12).

See for Transl. of chapters 2, 27, 35-43, Dr. Stella Kramrisch: The Visnudharmottaram (Part III), A Treatise on Indian Painting. Journal of Letters, Vol. XI. (Univ. Cal, 1924), and The Calcutta Review, Feb., 1924, p. 331 ff.

A. K. Coomaraswamy: Visnudharmottara (III), 41. JAOS., LII., 1932; Ditto.: Transl. Visnudharmottara. Chapt. 43, in Asutosh Commemoration Vol. (Patna Univ.) Ed. by J. N. Camaddar.

See, also, Haridas Mitra: Sadāsiva Worship in Early Bengal, J. & P., A. S. B., (N. S.) Vol. XXIX. 1933, No. 1. Appendix II. Note 2.

<sup>19.</sup> M. Winternitz: Geschichte der indischen Literatur, Band I, (German Ed.) 480. 188a.

See Burnell: Classified Index of Skt. Mss. in the palace at Tanjore.

<sup>20.</sup> See Introduction in Skt. to the Ed. of Text, Śrīvenkateśvara Pr.

Brahmagupta in 628 A. D., the Visnudharmottara must have been compiled between 628 and 1000 A. D. Sect. III, too, is of a very miscellaneous character, treating of dancing, singing and music, sculpture and painting (the making of images of gods) and architecture (construction of temples)."

The Matsya-Purāṇa, the Padma-Purāṇa, the Skanda-Purāṇa and the Brahma-Purāṇa were also used for the (Śiva) Linga and (Viṣṇu) Śālāgrāma sections; and passages from the Bṛhat-Saṃhitā, have been quoted verbatim, in the Adbhuta section.

Another text, more sparingly consulted, is the Viśvakarma-Śāstra. This is certainly a Śilpa work of the Northern School<sup>21</sup>.

But the work most profusely drawn upon, often *verbatim*, is certainly the  $R\bar{u}pamandana^{22}$ . This may be identical with the text of the same name<sup>23</sup>, the authorship of which is ascribed to Mandana himself.

<sup>21.</sup> Haridas Mitra: Buddhapratimālakṣaṇam. The Sarasvatī Bhavana Skt. Series, Benares; No. 48. Introduction p. 3. Also, see Note 27. Supra.

<sup>22.</sup> T. A. Gopinatha Rao: Elements of Hindu Iconography. Vol. I. Part II.

<sup>23.</sup> See Section 1. Supra,

#### ON THE CANONS OF INDIAN ART.

The Matsya-Purāṇa<sup>24</sup> enumerates the names of eighteen (वास्त्रवास्त्रीपदेशक) Vāstuśāstropadeśakas or Masters<sup>25</sup> of the Sciences of Architecture, Sculpture and Painting, as follows:—

भृगुरितर्वशिष्ठश्च विश्वकमी मयस्तथा ।
नारदो नमिजेचेव विशालाक्षः पुरन्दरः ॥
नह्मा कुमारो नन्दीशः शौनको गर्ग एव च ।
वासुदेवोऽनिरुद्धश्च तथा ग्रुको बृहस्पतिः (ग्रुकबृहस्पती) ॥
अष्टादशैते विख्याता वास्तुशास्त्रोपदेशकाः ।
संक्षेपेणोपदिष्टं यन्मनवे मत्स्यरूपिणा ॥

The Agni-Purāna<sup>26</sup> gives another list of 25 authoritative texts, as follows:—.

#### इयग्रीव उवाच--

विष्ण्वादीनां प्रतिष्ठादि वक्ष्ये ब्रह्मन् शृणुष्व मे । प्रोक्तानि पंचरात्राणि सप्तरात्राणि वै मया ॥ १ ॥ व्यस्तानि मुनिभिलोंके पंचविंशति संख्यया । इयशीर्षे तन्त्रमाद्यं तन्त्रं त्रैलोक्यमोहनम् ॥ २ ॥ वैभवं पौष्करं तन्त्रं प्रह्वादं गार्यगालवम् । नारदीयं च संप्रश्नं शाण्डिल्यं वैश्वकं तथा ॥ ३ ॥

<sup>24.</sup> Matsya-Pūrāņa. Anandāśram Ed., 1907. Chapter 252.

<sup>25.</sup> See Haridas Mitra: Op. cit.

<sup>26.</sup> Agni-Purāna. Edited by Rajendralal Mitra. (Bibliotheca Indica). Chap. 39, v. 1-5.

There are some different readings, noted in this edition :—
श्र श्रीके चैत्ररं तम्बीत ग, घ, ङ--चिक्तितपुस्तकत्रयपाद:। प्रज्ञादगार्थगाखा ।

अ , नापिलं इति पाठः।

<sup>॥ ,,</sup> तबाष्टाङ्गमिति ख, ङ—चिक्नितपुस्तकपाठ:।

The texts, quoted are from P. K. Acharya: Ind. Architecture, p. 165—Edition, not noted, but seems to be corrupt. See Note 31 Infra.

सत्योक्तं शौनकं तन्त्रं वासिष्ठं श्वानसागरं। स्वायम्भुवं कपिलं च ताक्ष्यं नारायणीयकम् ॥ ४ ॥ आत्रेयं नारसिंहाख्यमानन्दाख्यं तथारुणकम्। बौधायनं तथार्षे तु विश्वोक्तं तस्य सारतः॥ ५ ॥

Another account given in the Viśvakarma-prakāśa<sup>27</sup>, and preserved in many versions is evidently a compilation of a later date:—

इति प्रोक्तं वास्तुशास्त्रं पूर्वं गर्गाय धीमते । गर्गात्पराशरः प्राप्तस्तरमात्प्राप्तो बृहद्रथः ॥ बृहद्रथादिश्वकर्मा प्राप्तवान् वास्तुशास्त्रकम् । स एव विश्वकर्मा जगतो हितायाकथयत्पुनः ॥ वास्तुदेवादिषु पुनर्भूलोकं भक्तितोऽब्रवीत् ।

Among the Brāhmaṇic masters of Vāstu and Śilpa-śāstras, the names of Viśvakarman and Maya are mentioned very often.

The Visnudharmottaram<sup>28</sup> gives the traditional or mythical origin of the art of painting, and its canons, (i. e., Citrasūtram):—how the sage Nārāyaṇa first painted on earth with the juice of mango leaf the figure of a superbly beautiful damsel, and for humiliating the heavenly apsarasas he invested her with life. Brought into being, on urvī, (earth) she was called Urvaśi (earth-born). The great sage having thus created the art of painting (Citra), taught Viśvakarman its canons.

The Citralaksanam<sup>20a</sup> of Nagnajit mentions Viśvakarman, Prahlāda and Nagnajit, among the masters of painting,—after the adoration of gods and goddesses (namaskāras), and the benediction

<sup>27.</sup> Śr.-Vi vakarmaprakūsa, with Bhūsūlikā—printed from the tr. venkate vara Press, Bombay; also lithographed from Siddha Viniyaka Yantra, Fenares. See, also Notes 41, 42 post.

<sup>28.</sup> Śri-Vist udharmottaram. Part III, chap. 35.

<sup>29</sup>a. Berthold Laufer: Dokumente der indischen Kunst. Erstes Heft. Maleri: 'Das Citralakṣaṇa'. Leipzig, 1913.

(āśīrvacanam), the definition of the subject-matter (vastu-nirdeśa) etc., in the regular Kāvya style.

An attempt may be made to render these important passages back into rhythmic Sanskrit, from the German translations in Dr. B. Laufer's admirable edition of the text—the original version of which is probably lost, though a Tibetan translation of it has fortunately been preserved<sup>29b</sup>.

आदौ चन्द्रमसं वन्दे महादेवं ततः परं चूडायामिन्दुशकलं मूर्धि यः संविभर्ति वै। विष्णुमथेन्द्रं सूर्ये जलाधिपामी तथा वायुं ततोऽभिवन्देऽहमेष प्रजापति-विश्वकर्माणौ॥ ततः परं नमजितं पादयोः प्रणतोऽस्म्यद्दं सर्वानिष तथाचार्यान् कृताञ्जलिपुटैः करैः। यथानुक्रमतश्चितशास्त्राणां वर्णमाश्चितं यथामित यथाशक्ति मया किञ्चित् प्रवस्यते॥

सम्यक् परीक्ष्य संक्षेपान्मतानि विश्वकर्म प्रह्वाद-नम्नजितानां ततो धीमतां कृते हि जिज्ञास्नां समासाचित्रलक्षणं मया उक्तम् । तेनाधुना श्रण्यन्तु तचित्रलक्षणं हि मक्तः पण्डितानां विशाम् अये ! ये निष्णाताः ।

The Matsya-purāṇam, the Agni-purāṇam, the Viśvakarmaprakāśa and the Bṛhat-saṃhitā, probably have handed down the northern tradition of their times.

The Mānasāraso is the most complete architectural treatise

<sup>29</sup>b. These conjectural reconstructions unsatisfactory though, they might be of interest to those to whom the German and Tibetan editions are inaccessible or not sufficiently intelligible.

<sup>30.</sup> P. K. Acharya: Māṇasāra. Chapters lxviii, lxx. i, ii; also, Ibid: Indian Architecture according to Māṇasāra-śilpa-śāstra, pp. 164ff. "... Evidences are undoubtedly more authenticated and substantial ... regarding the connection of the Māṇasāra with Matsya-purāṇa (450 A.D.) on the one hand and the Brihat-samhitā (550 A.D.) on the other.... We shall be justified in placing the Māṇasāra before the Brhat-samhitā and somewhere close to the Matsya-purāṇa. In any event, we venture to hold that the evidences... warrant the extension of the period of Māṇasāra from 500 to 700 A. D." P. K. Acharya; Op. cit., p. 198,

extant and of this work, we have a critical ed. It gives a list of thirty-two 32 authorities:—

विश्वकर्मा च विश्वच(शः) विश्वसारं(रः) प्रबोधकः ।
वृतश्चेत मयश्चेत्र त्वष्टा चैत मनुर्नलः ॥ ५ ॥
मानविन्मानकल्पश्च मानसारो बहुश्रुतः ।
प्रष्टा च मानवोधश्च विश्वबोधो ना(न)यश्च तथा ॥ ६ ॥
आदिसारो विशालश्च विश्वकाश्यप ए(श्चे)त च ।
वास्तुबोधो महातन्त्रो वास्तुविद्यापतिस्तथा ॥ ७ ॥
पाराशरीयकश्चेत कालयूपो महाऋषिः(हर्षिश्च) ।
चैत्याख्यः चित्रकः आ(श्चा)वर्यः साधकसारसहितः ॥ ८ ॥
मानुश्चेन्द्रश्च लोकश्चः सौराख्यः शिल्पिवित्तमः ।
तदेव (ते एव ) ऋषयः प्रोक्ता द्वालिंशतिः संख्यया ॥ ९ ॥

॥ अध्यायः ६८ ॥

गङ्गाशिरः कमलभू-कमलेक्षणेन्द्र-गीर्वाण नारदमुखैरिक्तर्भुनीन्द्रैः । प्रोक्तं समस्ततरवस्त्विप वास्तुशास्त्रं तन्मानसार-ऋषिणापि हि लक्ष्यते स्म ॥ २ ॥ (१ अध्यायः ) संग्रहः ॥

पितामहेन्द्रप्रमुखैः समस्तैः देवैरिह शास्त्रवरं पुरोदितम् । तस्मात्समुद्भृत्य हि मानसारं शास्त्रं लोकहितार्थमेतत् ॥ ५८ ॥ अध्यायः ७० ॥

The list in the Agni-purāṇam as well as in the Mānasara is confusing and apparently corrupt. There are linguistic and other difficulties in the readings of the Agni-purāṇa list<sup>31</sup> of 25 authorities; on the other hand, all these are said to be Pañcarātra and Saptarātra works—probably both classes were Vaiṣṇava, if the latter school at all existed. The Mānasāra list<sup>32</sup> is equally

<sup>31.</sup> The reading in the Agni-purānam, chapter 39, v. 4, should be कार्षिकं but the metre does not allow it. But in v. 5, we must read—बातेंग्रं नार्षिंद्राञ्चमानन्दाञ्चं तथाऽऽक्षम्। Or oल्लं लाऽऽक्षम्। and not oल्लं तथाक्ष्यकम्। See Note 26. Supra. The list there does not seem to contain (25) twenty-five names, after all.

<sup>32.</sup> See Note 30 Supra and text.

dubious—similar or same names occurring repeatedly. Of some names we are not sure if they are personal names or the titles of works.

The Tibetan text, dpag bsam ljon bzan³³ of Lama Sum-pa mk'an-po ye-śes dpal-abyor (1702-1775), traces the origin of the art of painting to Nagnajit:—how he painted the figure of a dead Brahmin child and how the god, Brahman invested it with life. Later on the art of painting was propagated through Viśvakarman, and Rṣi Ātreya who discovered calligraphy. The latter is known from Tibetan sources, as the author of an iconographic work, which is preserved in translation, in the Tanjur³⁴.

Names of a few more authorities or masters are also known from (stray mentions in) other sources. Their works are existent mostly in Mss.

There is a Śilpa-śāstra ascribed to Kāśyapa, the Kāśyap-iya³5, also called the Amśumad-bheda. It has been edited³6. Kāśyapa is said to have learnt this science from Śiva.

The  $\overline{A}gastya$  Sakal $\overline{a}dhik\overline{a}ra$  is ascribed to Agastya<sup>37</sup>.

"The work entitled Sacalādhicāra, an excellent but rather voluminous performance, is attributed to Agastya, a sage whose history occupies a conspicuous place in the Purāṇas. Some few sections only of this work are to be now met with; and the portion which

<sup>33.</sup> Pag bsam ljon bzan. Ed., Saratchandra Das. Calcutta, 1908. p. 136sf.

<sup>31.</sup> Pratimānalaksaņa-nāma, classed under Tanjur. Section Mdo—hgrel (Sūtra-vṛtti), Śilpa-vidyā-śāstras.

<sup>35.</sup> For Mss. of Kaśyapiya, see Catalogue Vol. XXII. Oriental Mss. Library, Madras., pp. 8755ff. Nos. 13032, 13033. Also, Oppert: List of Sanskrit Mss. in Private Libraries of South India, Vol. II, p. 395, No. 6336.

<sup>36.</sup> Kāsyapīya, quoted by Varāhamihira. Edited in Anandāsram Skt. Series, from Poona.

<sup>37.</sup> See P. K. Acharya: Indian Architecture according to Manasaraśilpaśāstra, p. 100. For Mss. of the work, see Orient. Mss. Libr., Cat. Vol. XXII, Nos. 13046, 13047, also 13058.

has as yet come under my own observation, is exclusively on the subject of sculpture as connected with the function of statues; but it is so diffuse, that if we suppose the whole work to be written in a similar style, it must considerably exceed the volume of  $M\bar{a}nas\bar{a}ra$ , the largest at present of my collection."

There is also, the Sanatkumāra-vāstuśāstra³o, of Sanatkumāra, who acknowledges his debt to other Ācāryas, among whom are Candra and Yama, Bhārgava, Angiras, Manu, Vyāsa, Bhṛgu.

<sup>38.</sup> Rām Rāz; Essay on the Architecture of the Hindus, (London, M. DCCC. xxxiv.) p. 8.

<sup>&</sup>quot;The small portion which has come under my observation of the work called sacalidhic tra, - 'the universal authority', does not furnish sufficient data to form any opinion of the precise time at which it was composed; and in the section which gives rules for carving statues, "...the only part...seen, I find no mention of the saints..." "who have been admitted among the inferior divinities." "It is generally believed to have been composed by Agastya, under the auspices of the founder of the Pundya government, a circumstance which, if admitted, would give to this Work a very high antiquity. Wilson,...places this event three or four centuries before the Christian æra, although in another place he fixes the date of the civilization of the South of India, ten centuries before Christ, but the data on which this conjecture is formed is imperfect. There exists a long list of the princes of the Pindya, and their contemporary Chola and Chera dynasties, many of whom appear to have reigned long anterior to the Christian æra, and their celebrity to have attracted the notice of Ptolemy. The few facts,...recorded of those dynasties ... are unfortunately inadequate to the formation of ... sketch of their history, or to trace their chronology ..; but the various accounts...of these ancient monarchies, though they usually commence with the earliest ages, and are blended with...fictions, would still afford...proofs of the establishment of these principalities at an earlier period than...hitherto assigned. And as the Mahiibhiirat, which is believed to have been composed by Vyisa, in the beginning of Kaliyug, makes mention of the Pundya and Chola governments, we must give them credit for higher antiquity." Ram Raz, op. cit., p. 10-11.

<sup>39.</sup> P. K. Acharya: Op. cit., p. 102. For Mss., see Eggeling, III. 3151, 2680; Oppert, Vol. I, No. 8239. In Orient. Mss. Libr., Madras, Cat. Vol. XXII, Nos., 13060-13068, there are nine Mss., mostly fragments.

There is also a  $S\bar{a}rasvat\bar{\imath}ya$ - $\hat{s}ilpa$ - $\hat{s}\bar{a}stra$ -a0 ascribed to Sarasvati.

The Paulastya, Sārasvata, Manohalya, Brahma, Kaumudīka, Nārāyanīya (Śilpa-śāstras?) are also known through quotations<sup>41</sup>; similarly, are Vaśistha, Nārada, Varāha, Mānḍavya<sup>42</sup>.

Indra, Bhārgava, Āngirasa, Dhruva, Gautama, Gārgeya, Manu, Vyāsa and Bhrgu are also mentioned<sup>48</sup>.

The Aparājita-prechā<sup>44</sup> is said to be revealed by God at the request of Aparājita; it was quoted by Hemādri<sup>45</sup> while, the Aparājita-vāstu-śāstra<sup>46</sup> is ascribed to Viśva-karman<sup>47</sup>

A  $G\bar{a}rg\bar{\imath}$ -saṃhit $\bar{a}^{47a}$  was known long ago and a  $G\bar{a}rgya$ -saṃhit $\bar{a}^{47b}$  also exists. Both have been preserved in modern copies.

- 40. Aufrecht: Op. cit., Vol. I, p. 714.
- 41. See Orient. Mss. Libr., Madras, Cat. Vol. XXII, No. 13058, Silpasamgraha. It expressly mentions the sources it has been compiled from.
- 42. See P. K. Acharya: A Dictionary of Hindu Architecture, Appendix I. p. 803. Quoted in Samgraha-siromani by Sarayu Prasad.
  - 43. See Oriental Mss. Libr., Cat. Vol. XXII, No. 13057.
- 44. An edition of the Aparājita-prochā was announced long ago in the GOS. But the work has not yet come out. Dr. Bhandarkar: Report (1883-84), p. 276, sub voce. Compare also Silpa-grantha in Eggeling: Op. cit., Mss. 3152, 1603b.
- 45. "Quoted by Hemādri in Pariseşakhanıla 2, 660-62, 819" Aufrecht Cat. Catalog. Vol II, p. 4.
- 46. Dr. Bühler: Catalogue of Sanskrit Mss. contained in private Libraries—, 1872, p. 276.
- 47 a. Varahamihira's Brihit-samhita. (Ed., Bibliotheca Indica). Introduction by Kern, p. p. 33 ff.
- 47 b. P. K. Acharya: A Dictionary of Hindu Architecture. Appendix I. sub. voce. "Mss. R. 15. 96., in Trinity College. Cambridge... in Devanagari character; copied in 1874."

"According to the Mahābhārata 9. 37, 14f. there is a sacred place Garga-srotas, "Garga's stream", on the Sarasvati, named after the venerable ascetic Garga, who was famous on account of his knowledge of time", "and the movements of the celestial bodies". "To the same (later) period (of Indian astronomy) belongs also the Gārgi-saṃhitā of Garga who was always regarded as a highly distinguished authority on Astronomy; the Vṛddha-Gārga-saṃhitā, which exists, dealt, it is true, chiefly with astrology but it also contained (discussions on) Astronomy 48a."

The *Bṛhat-saṃhitā*<sup>48b</sup> of Varāhamihira mentions Garga, Maya, Viśvakarman, Vaśiṣṭha and Nagnajit, as also, Bhāskara and Manu.

Works of Bhāskara and Gaṇapati are also quoted from, in the  $V\bar{a}stu$ - $s\bar{a}ran\bar{\iota}^{49}$ , a modern compilation; these may be authentic śilpaśāstrakāras whose names are known from other sources, and whose works might be preserved.

Bhagavān Gaṇapati is mentioned, among later writers only by Madhusūdana Sarasvatī in his Prasthānabheda<sup>50</sup>, as a master of dramaturgy, Bharataśāstram:—

<sup>48</sup>a. M. Winternitz: Geschichte III. pp. 556-57. Bracketed portions in the above translation are ours.

<sup>48</sup>b. Brihat samhitā. Edited by Kern. Bibliotheca Indica, Asiatic Soc. Bengal; also, edited by Mm. Sudhākara Dvivedin with Bhattotpala's commentary, Vizianagram Skt. Series, Benares.

<sup>49.</sup> P. K. Acharya: Op. cit. Appendix I. sub-voce. Vāstu-sāraņī by Mātrprasāda Pāṇḍe. Benares, 1901. Bhāskara is quoted early, in Varāhamihira's Brhat-samhitā. (Ed. Kern) Ch. 58, 52.

<sup>50.</sup> These surprisingly informative and new texts are not to be found in the ordinary edition of the *Prasthānabheda* by śrī Madhusudana Sarasvatī e. g. from śrī Vāṇīvilās Press, śrīraṅgam, 1912. Nor are they to be found in the closely analogous passage in śrī Madhusūdana's learned commentary to the ŚIVA-MAHIMNA-STAVA, edited by Panšīkar Lakṣaṇa Vāsūdeva, Nirṇayasāgar Press, Bombay under the most famous and oft-quoted verse;

#### ॥ १८. भरतशास्त्रम् ॥

एवं नाट्यभरत-इस्तभरत-भावभरत-नेत्रभरत-अभिनयभरत-वाग्भरत गीतवादित्रादि-सप्तश्चतभरतप्रबोधकं चतुष्व(ष्व)ष्ट्रयध्यायात्मकं भरतशास्त्रं भगवता गणपतिना विरचितम् ॥

The Prasthānabheda also mentions Bhimasena as the author of the canons of painting, Citrakarma-śāstram:—

#### ॥ १६. चित्रकर्मशास्त्रम् ॥

एवं नखित्र केशचित्र शस्यचित्र-अङ्गचित-भावचित्त-आवृत्तचित्त-शिल।चित्र लोह-चित्राद्येकोननवत्युत्तरशतचित्रप्रवोधकं द्वातिशदध्या[या]त्मकं चित्रकर्मशास्त्र भीम-विरचितम्॥

The same Prasthānabheda further informs that Kasyapa was the author of a voluminous Śilpaśāstra:—

#### ॥ ७. शिल्पशास्त्रम् ॥

एवं यश्चितिया गन्धर्विति विप-किन्नरितिष्य-किपुरुषिति विप्रुरुषिति विप्रदेशित्य-दैविति विप-मानुष-शिल्प्यादि-सप्तोत्तरितिश्वति स्वित्ताति विष्याने स्वित्ते स्वत्य भूलोकसंबंधदैवित महदेवालय-राजग्रहगरु इस्तं भकु इयम टपाचे को त्तरशति विषय चनावि चिगिमितं कश्यपछायापुरुष मारुति मय-विश्वकर्मत्वष्ट्र मनुवाणशिल्पिवर्धनवटकशल्याति प्रभृतीनां परस्परशिल्पप्रमेदमार्गप्रदर्शनपूर्वकं दिचत्वारिश दुत्तरै कसहस्रप्रवोधकं द्वाविश-गुञ्छपरिमितं शिल्पशास्त्रं भगवता कश्यपेन प्रणीतम् ॥

बयी सांख्यं योगः परापतिमतं वैष्णविमति प्रभिन्ने प्रस्थाने परमिरमदः पर्यः हितमिति च । रूचीनां वैचित्रपार् सम्मुकुटिखनानापयमुषां स्थानिको गम्यस्त्रमसि प्रथसामर्थेन १व ॥

The Prasthānabhcda of Śrī M. seems to be an elaboration of, if not identical with his elucidations or comments to the passage 'ম্বির ম্জান' in the above verse, of the Ode—which is one of the gems of Sanskrit Literature. This superb verse may be thus freely rendered into English:—

Diverse are the canons—viz. the three (revealed Vedic Texts) Sāmkhya, Yoga, the doctrines of the Piśupatas and the Vaiṣṇavas—this one may be supreme, or that one may be salutary and good. People follow different paths, straight or circuitous, owing to their different

Regarding the Śilpa Śāstras, Rám Ráz says 1:-

"It is true that the Hindus were in possession of numerous treatises on architecture, sculpture, &c., which collectively are called the  $\pm silpa$   $\pm sastra$ , but unfortunately few traces of them remain. There appears to have been, according to some, thirty-two, and according to others sixty-four, standard treatises on the above-mentioned arts......

In a series of memorial verses preserved among the artists, are recorded the names of the authors or titles of the above mentioned sixty-four treatises. Of these, thirty-two are called *Muc'hya*, or principal, and thirty-two *Upa* or subordinate.

They (verses) contain little more than titles...mostly patronymics of the deities who...revealed the particular art or

temperaments. But like unto the rivers, which take direct routes or run along circuitous courses, and yet, ultimately, find their ways and merge into the sea — even, like unto that, indeed, O! my Lord, you alone are the sole Refuge of the human beings.

These three most important references to the ancient Masters—Bhagavān Gaṇapati, Bhīma and Kaśyapa — the first two references being especially striking, are to be found in *Prasthāna Thraya Madhusūdana Saraswati Smriti*. Reproduced by Pandit T. Subraya Sastri of Bangalore. Transl. into Eng. by the Late Ratanlal M. Mody and G. Venkatachala Sarma of Bangalore. V. B. Soobbiah & Sons. Bangalore, 1931.

Though there are some anachronisms in the edition, as regards Srī Madhusūdana's date etc., there are the strongest grounds to suppose that the learned Paṇḍita's wonderful edition is absolutely genuine. As, many of the Texts, mentioned are actually traceable and one, even, published by the same—viz. the Aṃśu-bodhinī of Bhāradvāja Rṣi with Comm.

As regards the time etc. of Śrī Madhusūdana Sarasvatī, a few words would be not out-of-place. He flourished before Śrī Caitanyadeva, in Bengal and was the author of several works of great erudition, among which are *Bhaktirasāyanam* (Ed. *Acyutagranthamālā*, Benares) and *Advaitasiddhi* (Ed. Rajendra Ghosh, Calcutta).

51. Rám Ráz: Essay on the Architecture of the Hindus, London, M. DCCC, XXXIV.

arts on which each work treated, or of the authors of the treatises themselves, the renowned *Rishis* or holy men, who are said to have flourished in the earlier ages."

The South Indian Agamas are extensive works and deal mostly with Siva. There are twenty-eight recognized Agamas. Some of them incidentally deal with architectural subjects, in great

52 a. For the South Indian Śaivagamas see:—H. W. Schomerus: Der Caiva-Siddhānta eine mystik Indiens. Leipzig, J. C. Hinrichs'sche Buchhandhung, 1912. Pp. 7ff. Einleitung: 2. Die Caivagama, die Hauptautorität des Caiva-Siddhānta (a) Der Ursprung and das Alter der Agama (b) Die Gruppierung der Agama and ihr Umfang; J. M. Nallaswāmi Pillai; Śivajūāna Siddhiyār of Arunandi Śivāchārya. Madras, Meykandan Press, 1913. Pp. lii—lv. List of Agamas or Tantra with Upāgamas.

52 b. "Some of the Agamas deal with very technical matters, which are not met with in the Purāṇas. Moreover, some Agamas, to all intents and purposes, are but architectural treatises. The Kāmikāgama, for instance, devotes sixty chapters out of a total of seventy-five to architecture and sculpture, and its treatment of the subjects can hardly be surpassed by that of an avowedly architectural treatise".

"The Kāraṇāgama also devotes much space to architecture and sculpture. There are thirty-seven chapters in the Āgama, which deal with these subjects exhaustively. It makes a distinct addition to the Āgamas' contributions to the Śilpa-śāstras. It contributes two valuable chapters dealing with the details of the nine and ten tāla measures. This is also a highly technical matter concerning sculpture and entirely missing in the Purāṇas'.

"The Suprabhedūgama has devoted only fifteen chapters to architecture and sculpture. Nor has it anything new to add to the Agamas' contributions to the Śilpa-śāstras. But its unique nature consists in the fact that it has quite successfully summarised all important matters in a comparatively small space, and in respect of brevity, explicitness and precision it surpasses even the Brhat-samhitā of Varāhamihira."

"The Vaikhānasāgama has two chapters on sculpture, one of which deals with the general description of images and the other with the ten tāla measures. The Amsumad-bhedāgama has a single chapter on the ten tāla measures."

P. K. Acharya: Ind. Architecture according to the Manasara, pp. 23-28. The Agamas.

detail. The oldest Śaivāgama extant the (Uttara) Kamikāgama is probably not older than the 5th or 6th century A. C. 58.

We owe it entirely to (the religious zeal of) the Buddhists, the conservation, for posterity, of some Silpa Texts—both Buddhistic and Brahmanical, and perhaps, even Jaina—a few of which are entirely lost in Sanskrit. Wonderfully accurate translations of the Sanskrit versions, for example, of the Works of Atreya and of Nagnajit, are preserved in the encyclopædic Tibetan compilation Bstan-hgyur. Dr. Berthold Laufer had brought out a critical edition of the Tibetan version of Citralaksanam ascribed to Nagnajit.

Of special importance are some of the original Sanskrit texts, procured from Nepal, mainly through the initiative of the present writer. And by him some of these have been published for the first time. Further information regarding Silpa works, preserved in Tibetan translation and procured in their original, have also been given, elsewhere, fully, by the present writer. 56

Besides these, a few Silpa Texts of purely Buddhistic nature, are preserved, in Ceylon. They are in corrupt Sanskrit surely probably Post-Buddhistic. The most important among them, is the Sāriputra<sup>57</sup> ascribed to Sāriputra, a direct disciple of the Blessed One.

<sup>53.</sup> T. A. Gopinatha Rao: Elements of Hindu Iconography. Vol. I, Part I, p. 55.

<sup>54.</sup> Cordier: Catalogue du Fonds Tibétain de la Bibliothéque Nationale. Bstan hgyur, Section. Mdo-hgrel Sūtra-vṛtti, Commentary on the sūtras, classed under the general name Śilpa-vidyā-śāstras, p. 474.

<sup>55.</sup> See Note 29, Supra.

<sup>56.</sup> Haridas Mitra: The Buddhapratimā-lakṣaṇam with the Commentary Vivaraṇī. The Prince of Wales Sarasvatī-bhavana Sanskrit Texts. No. 48. (Benares, 1933). See the Introduction.

<sup>57.</sup> Through the kind help of Bhadanta Mañjuśri, very obliging Buddhist Monk who is well grounded in Pāli and Sanskrit, I was able

The Buddha-pratimā-lakṣaṇam is preserved also in a Chinese version. See We thus have three versions of this Śilpa text—the original Sanskrit, the Tibetan and the Chinese Translations, for comparison.

But the Jainas preceded the Buddhists in the adoption of an iconolatrous cult. Very probably, the artistic study, for representation, of the undraped human body, originated with the Nirgrantha and the Ājīvika ascetics, who went about naked and had daily chances for observing the natural bodily forms, in course of their ascetic practices <sup>59</sup> Indeed, the Jainas contributed, from early times, very considerably to the development of the plastic and the graphic arts of India. <sup>60</sup>

Though the Buddhists as well as the Jainas have made important contributions to art the Brāhmaṇic art traditions—as contained in the Śilpa-śāstras, are perhaps much earlier.

The  $V\bar{a}stu$ -ś $\bar{a}stras$  and its subsidiary branch the Śilpu-ś $\bar{a}stras$  have been generally included into one of the Upavedas—the Artha-ś $\bar{a}stra$ , by Madhusūdana Sarasvati $^{61}$ :—

to prepare for my personal use a  $N\bar{a}gar\bar{\iota}$  transcription of this important Text and its Ceylonese Commentary.

This learned monk has also undertaken to transcribe in Nogari, for my use, the two remaining chapters of the Sariputra, as also the Rūpāvalī. I am preparing to publish critical editions of these important Texts of Buddhistic Art in near future.

- 58. See Haridas Mitra: Op. cit., Appendix: Tsao-siang-tou-leang-king.
  - 59a. See Berthold Laufer: Op. cit., Einleitung. Seit 8 und Seit 17.
- 59b. The present writer, owes it to the kindness of the learned Muni Jina-vijayaji, the information regarding the existence of a single Jaina Śilpa Canon. It is in a fragmentary state of preservation and in MS. The Authorship of the Work is ascribed to Thakkar Ph(F)eru.
- 60. Full discussions of these questions have been given in my Contributions to (the study of) Indian Iconometry, in course of publication.
- 61. Madhusūdana Sarasvatī: Prasthāna-bheda. (Ed., T. Subraya Śāstrī, Mangalore).

अथोपवेदाः ॥ आयुर्वेदो, धनुर्वेदो गान्धर्ववेदोऽर्थशास्त्रं चेति चत्वार उपवेदाः ॥ ॥ अथार्थशास्त्राणि ॥

एवमर्थशास्त्रं च बहुविधम्। नीतिशास्त्रं [अश्वशास्त्रं] शिल्पशास्त्रं सूप[कार-] शास्त्रं चतुष्पष्टिकलाशास्त्रं चेति। अपि च भौतिकादिभौतिकशास्त्राण्यपि। नानामुनिमिः प्रणीतं तत्सर्वं[।] तस्य सर्वस्य च लौकिकत(व)त्प्रयोजनमेदो द्रष्टव्यः॥

But there is hardly any authority or cogency, for including the sciences of art, architecture, sculpture etc.—the Vāstu-śāstras and the Śilpa-śāstras, into the science of polity—the Artha-śāstra.

On the other hand, the preparation of the Gnomon Śankunirmāṇam, and ascertaining by it the cardinal points (of the compass), the plotting of the ground-plan by means of the plumb and other lines  $S\bar{u}tra-p\bar{a}ta$  etc., are really subjects, appertaining alike both to the  $Ved\bar{a}ngic-Jyautisa$ , (Kalpa) Śulva-sūtras, and the Śilpa-śāstras. The Śilpa-śāstras are therefore closely related to the  $Ved\bar{a}ngas$  and must be regarded as a  $Vedic\ Up\bar{a}nga$ .

The  $Sulva-s\bar{u}tras^{62a}$  form supplementary parts of the  $Kalpa-s\bar{u}tras$  and prescribe rules for the construction of sacrificial Altars—Sulva having the sense of Rajju, cords for measurement of distances.

The two most important treatises of Śulvasūtras are those of Baudhāyana and Āpastamba. Two smaller treatises of later dates, are the Mānava and the Maitrāyaṇīya Śūlva-sūtras. There is also a Kātyāyana Śulva Parišiṣṭa, belonging to the Śukla Yajuṣ. 62b

The emendations (within brackets) of the Nagari Text, are by the present writer, from a comparison of the different editions.

<sup>62</sup>a. Dr. G. Thibaut; Sūlva Sūtras. J. A. S. B. Part I. 1875; Also, the *Paṇḍit*. Old Series (1874, 1876) Vols. IX & X; and New Series (1876, 1882) Vols. I & IV.

<sup>62</sup>b. Prof. M. Winternitz: A History of Indian Literature. Vol. I, (Cal. Univ. 1927). P. 277. "Only in the Black Yajurveda schools of Baudhūyana and of  $\overline{A}$ pastamba do we find Kalpasūtras containing all the four kinds of sūtra texts, Śrauta, Grhya, Dharma and Śulva-sūtras; and

The Śulva-sūtras give directions for construction of the fire Altars, the Vedis and the Citis etc.

From the root cin cayane, to collect —— are derived, the three most important terms:—

- a. Citi—Sacrificial altars, for gathering the holy fire agnicayana, agnyādhāna.
  - b. Citā—The funeral pyre for the cremation of dead bodies.
- c. Caitya—Monuments enclosing post-cremation human remains, sacred relics—the Buddhadhātu, etc.

in these cases it can be proved that these works are indeed so interconnected that, to a certain extent, they can be regarded as the four volumes of a uniform work. It is possible that Baudhāyana and Āpastamba were actually the authors of complete Kalpasūtras comprising all the four kinds of texts. But even if they were not the actual authors, at all events, the Śrauta, Grhya, Dharma and Śulvasūtras of Baudhāyana and Āpastamba schools are works composed on a uniform plan, of these two schools of the Yajurveda...

- \* The Baudhayana-Śulvasūtra has been edited and translated by G. *Thibaut* in the "Pandit", Vols. IXff; the Apastambīya-Śulvasūtra ed. and translated into German by Albert Bürk. ZDMG., Vols. 55, 56, 1901—2.\*"
- P. 278. "The Śrauta, Grhya and Śulvasūtras of the Mānava school, and the Kāthaka Grhyasūtra, which is related to the Mānava Grhyasūtra, come under the Maitrayani samhitā...
- \* The Manava-Śrautasūtra is perhaps the oldest Śrautasūtra. Garbe has shown that it is certainly older than Apastamba who refers to it.
- P. 278-79. "To the White Yajurveda belong: a Kātyāyana-Śrauta sūtra, a Pāraskara Grhyasūtra and a Kātyāyana-Śulva-sūtra.\*
- \* A Parisista to this (Katiyam Sulvaparisistam)—ed. by G. Thibaut in "Pandit", N. S., Vol. 4.\*"
- P. 271. "Ritual (Kalpa), which constitutes the chief contents of the Brāhmanas, is...the first Vedānga to receive systematic treatment in special manuals, the so-called Kalpasūtras. They arose out of the need for compiling the rules for the sacrificial ritual in a shorter, more manageable and connected form for the practical purposes of the priests."
- P. 275. "The Sulvasūtras, which are directly attached to the Srautasūtras, should be mentioned in connection with these Kalpasūtras. They

Indeed, the beginnings of the Vāstu-šāstras and the Śilpa-śāstras are to be traceable to the Vedāngic Jyautiṣa, (Kalpa) Śulva-sūtras on the one hand, and to the Tāntrika ritualistic Yantras and Maṇḍalas etc., on the other.

Among the treatises on Nīti and its sub-class Vārtā and on Jyotiṣa, the Arthaśāstra of Kauṭilya, the Śukranīti and the Bṛhatsaṃhitā of Varāhamihira call for special notice.

The Indian Artha and the Niti  $S\bar{a}stras$  have been called poly-technical treatises  $^{65}$ ; and the  $V\bar{a}rt\bar{a}$  appertains to Economics.

The Arthaśāstra of Kautilya devotes some six or seven chapters to town-planning, the construction of residential buildings and fort, and specially military architecture. The Arthaśāstra of Kautilya is an old work but in its present form not older than the 3rd century A.C.<sup>67</sup>

In 'Kauṭilīya Arthaśāstra, Viśālākṣa, Bāhudantiputra, Bṛhaspati and Uśanas have been cited as teachers of Artha. Compare also Kāmasūtra, p. 3f., where it is narrated, that from the great work by the creator Brahman on the Trivarga, Manu separated the part dealing with Dharma, Bṛhaspati—that on Artha and Nandin, Śiva's servant—the one on Kāma. Mahā-bhārata, XII, 59, 28ff., 76ff.'

contain exact rules for the measurement (Sulva means "measuringstring") and the building of the place of sacrifice and the fire-altars, and as the oldest works on Indian Geometry, are of no little importance for the history of science."

<sup>63.</sup> See Note 62. Supra.

<sup>64.</sup> For examples, see योगोगारदातिवकतन्त्रम् । Shāradātilakatantram, with commentary प्राचीद्रभे । Padārthādarsha. Edited by Aṭalānanda Sarasvatī. Tantrik Texts Vols. XVI. and XVII. Paṭala 3.

<sup>65.</sup> P. K. Acharya: Ind. Arch, p. 132.

<sup>66.</sup> Narendranath Law: Vartā-The ancient Hindu Economics, Ind. Antig., Vol. XLVII, p. 256.

<sup>67.</sup> M. Winternitz: Geschichte der indischen Litteratur, III Band, (Leipzig. 1922), p. 523:

'Viśālākṣa—the great-eyed one, is one name of Śiva. And Bāhudantin is another name of Indra'. In the Matsya Purāṇa, Viśālākṣa, Nandin, Indra, Śukra and Bṛhaspati are, all of them, cited as teachers of Śilpa.

Among them Nandikeśvara or Nandiśvara was also an ancient teacher of Kāmaśāstra. Besides, this there is one Nandikeśvara who was the author of an work on Abhinaya—Abhinaya-darpaṇam, 'the Mirror of Gestures'. 70

'Bṛhaspati is at the same time a teacher of the Lokāyata system, and there is close relationship, between Lokāyata and Arthaśāstra. From the Mahābhārata, it is learnt, that the Indian Tradition regarded Bṛhaspati as the Founder of the Arthaśāstra. This old Arthaśāstra of Bṛhaspati, alas, is preserved to us only in a version strongly altered and mixed-up with modern elements.'71

'The Śukranīti<sup>72</sup> i. e., the Textbook on Politics written by Śukra or Uśanas is a work of quite recent times, if we do not call

<sup>68.</sup> See Dr. M. Winternitz: Geschichte der indischen Litteratur, III Band. (Leipzig. 1922), pp. 507-8 and p. 508 Note 1. Free translation of this Note is given above.

<sup>69.</sup> See Text and Note 25. Supra.

<sup>70.</sup> Nandikeśvara's Abhinaya-darpanam. Edited by Manomohan Ghosh. Calcutta Sanskrit Series. No. 5. (Metropolitan Printing and Publishing House, Ltd. Calcutta, 1934). For further information regarding Nandikeśvara, see the present writer (Haridas Mitra's): Sadāśiva Worship. J.P.A.S.B. (New Series). Vol. XXIX, 1933. App. III, see under Nandikeśvara.

<sup>71.</sup> M. Winternitz: Geschichte der indischen Litteratur, Band III, p. 508. (The above passage has been rendered freely into English, from this book, by the present writer.

<sup>72.</sup> M. Winternitz: Op. cit., p. 532 (Free Translation). "Besides the edition of Sukranīti of G. Oppert (Madras, 1882) there is also one of Jīvānanda Vidyāsāgara (Calcutta, 1882) and several Indian Prints with translations in Bengali, Marāthi and Hindi. Text: another Ed. by B. K. Sarkar (New York, 1915); Eng. Transl., by the same (Allahabad), On

it, a forgery. Whether the remnants of an old Arthaśāstra have been preserved in the Śukraniti or not must be investigated first.' The Śukraniti in an older form may be anterior to the Matsya-P., which mentions Śukrācārya, as one of the eighteen authorities of architecture—Vāstuśāstropadeśakas.<sup>78</sup> The Śukranīti deals with architecture and sculpture in chapter IV, sections 4 and 6. There are frequent and casual references to both these subjects in other portions of the treatise as well.<sup>74</sup>

'Varāhamihira's Bṛhatsaṃhitā is one of the most important works of the Indian literature. It is a principal work on natural Astrology. As this subject is of importance in all departments of life, all the varied branches of the public and the private life have been treated in the work. Hence it partakes to some extent of an encyclopædic character and is concerned with numerous other arts and sciences'. 75

Thus the Brhatsamhitā, usually classed under the astronomical and astrological treatises, is but a semi-Purāṇa, dealing, as it does, with heterogeneous subjects like the Purāṇas themselves. ... In this treatise there are but five chapters devoted to both architecture and sculpture. But the subjects have been treated with a master hand... Quite consistently with his sense of proportion Varāhamihira devotes only one chapter to sculpture, in which details of images are described in a scientific manner which is

Brhatsamhitā:—Ed. by H. Kern (Bibliotheca Indica); Ed. by Mm. Sudhākara Dvivedin with the Commentary of Bhattotpala (Vizianagram Sanskrit Series); Transl. for the greater part by H. Kern. JRAS. (1870—75). Complete Translation by Chidambaram Iyer (Madura, 1884).

D-4

704.90956

the Sukraniti, B. K. Sarkar based The Positive Background of Hindu Sociology I, II (The Sacred Books of the Hindus, Allahabad)".

<sup>73.</sup> Matsya-Purāṇam, (Ānandāśram Ed., 1907), chap. 252. See Note 25. supra.

<sup>74.</sup> P. K. Acharya: A Dictionary of Hindu Arch., p. 799; also see Sukranīti Text; and the Engl. Transl. by B. K. Sarkar.

<sup>75.</sup> M. Winternitz: Geschichte III, p. 567.

distinctly missing in other ancient literatures.....in his treatise seven architectural authorities are mentioned distinctly."76

The authorities of architecture and sculpture, specially mentioned are Maya and Viśvakarman, Garga and Manu, Nagnajit, Vaśiṣtha and Bhāskara.<sup>77</sup>

#### CHAPTER III

#### THE CANONS OF INDIAN ART (Contd.)

While, it is not necessary to make anything more than only passing reference to the Vedic, the Epic (Itihāsa) and the Classical Sanskrit and the Buddhist literatures etc., on subjects like architecture, art etc., these being dealt with, at great lengths by more competent scholars, elsewhere, the Purāṇas in this connexion call for special notice<sup>78</sup>.

76. P. K. Acharya: Ind. Arch., p. 22.

77.

स्र्मिकाङ्गुलमानेन मयस्याष्टीतरं शतम्।

सार्थ इस्तवयं चैव कथितं विश्वकमणा ॥ २१ ॥

प्रासादलच्यमिदं कथितं समासाद

गर्गेण यिदरिचितं तिदृष्टास्ति सर्वम्।

मन्वादिभिविरिचितानि पृथ्नि यानि

तत्संस्र्मृतं प्रति मयाव क्रतोऽधिकारः ॥ ३१ ॥ षट्पद्याशोऽध्यायः ॥

पष्टी सीसकमागाः कांसस्य ही तु रीतिकाभागः ।

मयक्रथितो योगोऽयं विज्ञेशी वज्रसंघातः ॥ ८ ॥ सप्तपद्याशोऽध्यायः ॥

स्रैरङ्गुलप्रमाणैदादश विस्तीणैमायतं च सुखम् ।

गर्याजता तु चतुदंश देध्या द्राविङं कथितम् ॥ ॥ ॥

चतुरङ्गुलं विषष्ठः कथयति निवान्तकर्णयोधिवरम् ।

प्रथरिङ्गुलप्रमाणसस्यापनित्रेष्ठस्य ॥ ८ ॥

प्रस्तवस्र्धं दृथ्या करोति चिन्तामधोस्। हि दृष्टः ।

सर्वप्रतिमाखिवं ग्रभाग्रमं भाकारीक्रसमम् ॥ ५२ ॥ षष्टपञ्चाणीऽध्याय: ॥
The Brhatsamhita of Varahamihira. Ed. H. Kern, (Bibliotheca Indica).

<sup>78.</sup> For General information in full, regarding the Puranas, see:

Of the eighteen or nineteen  $Mah\bar{a}$ -pur $\bar{a}$ nas, besides the other Upa-pur $\bar{a}$ nas<sup>79</sup>, some nine have special reference to architecture and sculpture etc. Most of the  $Pur\bar{a}$ nas are Vaisnava and as many as fourteen of them are devoted to the worship of Visnav; but they deal with the images of all the three deities,  $Trim\bar{u}rti$ , forming the Triad.

- 1. The Agni-purāṇa has sixteen chapters on Vāstu and Śilpa—one of them on town-planning, two on residential buildings and thirteen on sculpture.
- 2. The  $Garu da-pur \bar{a} n a$  has two chapters on architecture and two on sculpture.
- 3. The  $N\bar{a}rad\bar{\imath}ya$ -pur $\bar{a}na$  treats only the construction of temples, reservoirs, wells and tanks in its one chapter.
- 4. The Brahmānda-purāna, likewise, treats the construction of temples and other buildings in its one chapter.
- 5. The Bhavisya-purāṇa has four chapters, three being devoted to sculpture and one on the architecture of temples.
- 6. The Matsya-purāṇa has eight comprehensive chapters dealing in great detail with architecture and sculpture, constituting

About the Śilpa sections of the Purānas, see :-

P. K. Acharya: Ind. Arch. I. General Survey. III. The Epics. V. The Age of Manasara; and also A Dictionary of Hindu Archit. Appendix II.; N. Law: Vartā—the Hindu Economics, Ind. Antiq., Vol. XLVII.

79. For full lists of the *Purāṇas* and the *Upa-Purāṇas*: see M. Monier-Williams: *Indian Wisdom* (1893, Lond), chapt. XV.—ff. *Purāṇas*; and see, especially—about eighteen *Purāṇas*, pp. 513-14 and about eighteen *Upa-Purāṇas*, p. 521. Also, M. Winternitz: *Op. cit.*, p. 532-33.

"But the Matsya-Purana mentions only four Upa-Puranas. The Brahma-vaivarta-P., without enumerating them, says that eighteen Upa-P. exist. The Kürma-P. enumerates them."

M. Winternitz: A. History of Ind. Lit. Vol. I. Section II; especially, pp. 517—586.

the Vāstu-prakaraṇa i. e., the section on Architecture. In one of these chapters, accounts are given of the eighteen Vāstu-sāstropadeśakas, ancient masters of architecture. One chapter is devoted to columns, two to buildings, one to building-materials. Three chapters are exclusively devoted to sculpture—one being on Tālamāna, iconometry and two others on the Phallus.

- 7. The Linga-purāṇa has a single chapter on sacrificial pits, temples and the installation of deities.
- 8. The  $V\bar{a}yu$ -pu $v\bar{a}$ na has a single chapter about building temples on mountains.
- 9. The Skanda-purāṇa has three chapters on Vāstu and Śūlpa. One chapter describes how for his daughter's marriage Himālaya had a pavillion constructed by Viśvakarman under the instruction of his Purohita Gargācārya and how clever portraits or life-like representations of all gods were made therein, and they struck even the gods themselves with awe and wonder. Another chapter describes the laying out by Viśvakarman himself, of a large city Mahīnagara. From another chapter, we come to know how a golden hall was made by Padmanidhi, at the command of Indradyumna, how Viśvakarman made three chariots at the command of Nārada and how their installation ceremony was performed by this rsi.

For informations regarding  $V\bar{a}stu$ ,  $\acute{s}ilpa$  and Citra—the most important  $Paur\bar{a}nik$  sources are the Agni, the Matsya and the Visnudharmottaram.

"The Matsya or Matsya-Purāṇa" ... is one of the older works of the Purāṇa literature, or at least one of those which have preserved most of the ancient text, and do fair justice to the definition of a 'Purāṇa.' It commences with the story of the great flood out of which Viṣṇu, in the form of a fish (Matsya) saves only Manu. While the ship in which Manu is sailing

<sup>80.</sup> The *Matsya-Purāṇa* is published in Ānandāśram Sanskrit Series No. 54 and transl. into Engl., in SBH. (Pāṇini office, Allahabad) Vol. 17. See M. Winternitz: A *Hist. of Ind. Lit.* Vol. I, pp. 575-76.

along is being drawn through the flood by the fish, there takes place between him and Viṣṇu, incarnated as a fish, a conversation which forms the substance of the Purāṇa. Creation is treated in detail, then follow the genealogies...Neither are the usual geographical, astronomical and chronological sections absent, and according to V. A. Smith...the lists of kings in this Purāṇa are particularly reliable for the Andhra dynasty. It has very much in common with the Mahābhārata and the Harivaṃśa:...and there is often literal agreement. There are, however, very numerous later additions and interpolations. For instance..., ceremonies at the building of a house (chapts. 252—257), the erection and dedication of statues of deities, temples and palaces (chapts. 258—270)...etc.

"As far as the religious content is concerned, the Matsya-Purāṇa might be called Śivaite with just as much reason as it is classed as Viṣṇuite. Religious festivals of the Vaiṣṇavas are described side by side with those of the Śaivas, and both Viṣṇu and Śiva legends are related. In chapter 13 Devī ("the Goddess", Śiva's wife Gaurī) enumerates to Dakṣa the one hundred and eight names by which she wishes to be glorified. It is obvious that both sects used the work as a sacred book."

81. "Regarding the Matsya-Purāṇa, Professor H. H. Wilson writes :-

'The Matsya-Purāṇa, it will be seen,...from...its contents, is a miscellaneous compilation, but including, in its contents, the elements of a genuine Purāṇa. At the same time, it is of too mixed a character to be considered as a genuine work of the Paurāṇik class; and, upon examining it carefully, it may be suspected that it is indebted to various works, not only for its matter, but for its words.

Although a Saiva work, it is not exclusively so and it has not such sectarian absurdities as the Kūrma and Linga. It is a composition of considerable interest; but, if it has extracted its materials from the Padma,—which it also quotes on one occasion, the specification of the Upapurāṇas—it is subsequent to that work and not very ancient.'

But modern scholars consider this Purana as one of the oldest, in fact the *Padma-Purana* seems to have borrowed from the *Matsya* and not the reverse. (*Vide* Vincent Smith's *Early History of India*. 3rd Ed., pp. 11, 21—23).

"The Agneya or Agni-purana, 82 is so called because it is supposed to have been communicated to Vasistha by Agni, It describes the incarnations (Avatāras) of Visnu, among them also those as Rama and Krsna, where it confessedly follows the Rāmāvana, Mahābhārata and Harivamśa. Although it commences with Visnu,...it is vet essentially a Sivaite work and deals in detail with the mystic cult of the Linga and of Durga. It also mentions Tantric rites, gives instructions for the production of images of gods and their consecration and refers to the cult of Ganeśa (chapt. 71) and the sun-cult (chapt. 73)...But the cosmological, geneological and geographical sections peculiar to the Puranas are not missing. The especially distinctive feature of this Purāna is, however, its encyclopædic characters. It actually deals with anything and everything. We find sections on Geography, Astronomy and Astrology, ... on omina and potenta, house building and other occupations of daily life....To which age this remarkable encyclopædia or its separate parts belong, it is impossible to say."

The Matsya-Purāṇa enumerates the names of eighteen ancient teachers of architecture, as quoted before. The passages have been interpreted as below.\*\*

"The Rsis asked:—

'Sūta! be gracious enough to tell us how royal palaces and other houses are constructed. Also explain to us what is Vāstu-Deva—1.'

Sūta replied:—(1) Bhṛgu, (2) Atri, (3) Vasiṣṭha, (4) Viśvakarmā, (5) Maya, (6) Nārada, (7) Nagnajit, (8) Viśālākṣa, (9) Indra, (10) Brahmā, (11) Svāmikārtika, (12) Nandīśvara, (13) Śaunaka, (14) Garga, (15) Śrī Kṛṣṇa, (16) Aniruddha,

<sup>82.</sup> M. Winternitz: Op. cit., p. 566.

Agni-P. ed. in Bibliotheca Indica (1873-79) and Anandasram Skt. Series, No. 41; Transl. by M. N. Dutt (Cal., 1901).

<sup>83.</sup> The Matsya-puranam. Transl. by A Taluqdar of Oudh. (The Sacred Books of the Hindus. Ed. by Major B. D. Basu. I. M. S. Vol. XVII.) Appendix X, by Ssis Chandra Vidyarnava, p. cvi.

(17) Śukra and (18) Bṛhaspati are the chief eighteen preceptors of the Vāstuśāstra. Lord Matsya had explained briefly the Vāstuśāstra to the King Vaivasvata Manu; 2—4.

Which I will now relate to you."

The  $Agni-Pur\bar{a}na^{84}$  list of twenty-five authoritative texts, quoted before is interpreted thus:—

"Hayagriva said:—O, Brahman, hear me speak about the consecration of the images of Vishnu and other gods—(1).

I have already dealt with the principles of Pancharātra<sup>85</sup> and Saptarātra schools of philosophies which are classed by the Munis under twenty-five different heads as discussed in the following books or Tantras, viz.:

In the Introduction Mr. Datta writes :-

"The contents of this Purāṇa clearly show that it has no sectarian leaning. It impartially treats of Vaiṣṇava, Śaiva and Śākta forms of worship. It is more a compendium of Sanskrit learning than the advocacy of any particular form of religion. It is classed among the *Tāmasa* or the delusive division of the Purāṇas".

Professor Wilson thus remarks on the general character of this Purāṇa.

".....it is evident that it is a compilation from various works; that consequently it has no claim in itself to any great antiquity, although from the absence of any exotic materials, it might be pronounced earlier, with perhaps a few exceptions, than the Mahomedan invasion. From the absence also of a controversial or sectarian spirit, it is probably anterior to the struggles that took place in 8th and 9th centuries of our era between the followers of Siva and Viṣṇu'.

85. "The word Ratra signifies knowledge, and the Naradapancharatra, which is one of the standard religious works upholding the principles of the Pancharatra School of Philosophy, defines the term as meaning the sum total of the five distinct sorts of knowledge we have, of the external world through our senses:—

राषञ्च ज्ञानवज्ञनं ज्ञानं पञ्चविधं खृतम् । तेनेदं पञ्चराषञ्च प्रवदन्ति मनीषियः ॥ भः १।१, नारदपञ्चरात्रम् ।

<sup>84.</sup> Agni-Purāṇam, Engl. prose transl. by Manmathanath Dutt. Cal., 1903. Chapter XXXIX.

(1) The Hayacirsa Tantram, which is the first and original book of the Pancharatra School, (2) the Trailokya Mohan Tantram, (3) the Baibhabum Tantram, (4) the Pouskaram Tantram, (5) the Prahlad Tantram, (6) the Garga, (7) the Galabum, (8) the Naradiya Tantram, (9) the Sampracnum Tantram, (10) the Sandilya Tantram, (11) the Vaishvakam, (12) the Svatatum, (13) the Shounakum Tantram, (14) the Vashistam, (15) the Gayansagar Tantram, (16) the Shaimbhubam, (17) the Kapil Tantram, (18) the Tarksa Tantram, (19) the Nārāyanikum, (20) the Atrayaum, (21) the Narasinha Tantram, (22) the Anandaksa, (23) the Arun Tantram, (24) the Boudhayan Tantram, (25) the Arsam or the Bievoktam tantram which is a synopsis of the preceding one—(2)."

Inspite of the many imperfections that have crept in through ages, and the ignorant mis-interpretation resulting apparently

It may be safely asserted here that Vaiṣṇavism owes its origin to this school of philosophy, which, with the aid of several subsequent accretions of an article of faith or practice from the sister schools, has determined the nature and formation of its namesake in modern times. Śaṅkarācārya once questioned the soundness and orthodoxy of the tenets of Pāṇcarātra School, and even attempted to prove their incompatibility with the principles of the Vedas.

(Vide Śarīraka-Bhasya, -- 2-2-43, 2-2-44 and 2-4-25).

Rāmānuja, however, held a contrary view and quoted ślokas from the Mahābhārata and other tantras to show that not only the Pāncarātra School embodies within itself the highest principles of Indian Spiritualism, but that it is quite in harmony with the revelations of the Vedas like the Sānkhya Philosophy which too was denounced by Śankara on account of its heterodoxy:—

सांख्यं योगः पश्चरातं वेदाः पाग्रपतं तथा ।
किमेतान्येकनिष्ठानि प्रथिक्षण्ठानि वा सुने ॥
एवमेकं सांख्यवेदां(?) वेदारख्यक्रमेव वा ।
परस्पराङ्गान्धेतानि पश्चराधन्तु कथ्यते ॥
सांख्यं योगः पश्चरातं वेदाः पाग्रपतं तथा ।
साम्बामाख्येतानि न इन्तव्यानि हेतुभिः ॥

from loss of traditions in North India, the  $\overline{A}$ gneya list of the  $P\overline{a}$ ncar $\overline{a}$ tra  $\overline{A}$ gamas is conclusively proved to be authentic.

"Now, in the case of the Pāñcarātra, tradition mentions one hundred and eight Saṃhitās, and in a few, texts about this number are actually enumerated. Such lists, coquetting with the sacred number 108, are, of course, open to suspicion."

"The fact, however, that none of the available lists of Samhitās, including those which pretend to give 108 names, actually conforms to this number but all of them enumerate either more names or less, is one thing telling in their favour; and when, as is the case, it can further be shown that a respectable number of the texts enumerated are still available, while not a few of the others are found to be quoted or summarised in the later literature, and that a number of Samhitās which are not included in any of the lists, are either extant or quoted—then the value of the latter can no longer be denied. We have, consequently, collated those lists, four in all, and with them a fifth list found in the Agni-Pūrāṇa, and as a result offer the table in which all the names have been arranged in alphabetical order."

"The Kapinjala list···comprises 106 names, the list of Pādma Tantra···112, that of Viṣṇu Tantra···141, that of Haya-śīrṣa Saṃhitā···34, and that found in the 39th adhyāya of Agni (Āgneya)-Purāṇa only 25.

A still shorter list, namely that of the apocryphal Nāradīya, has not been taken into account."

The literature of the Pāncarātras, like other sectarian literatures, falls into two broad divisions comprising respectively of works of inspired or divine origin and of human authorship. The latter class, ··· treats chiefly what are called *vidhi* and *prayoga* and consists of digests, commentaries, extracts and studies on special subjects, and the like. The former class, ··· consists of the Saṃhitās or "compositions" (compendia), that is, metrical works

dealing, ... with a number of topics, if not the whole, of the Pānca-rātra system. \*\*se

"....of the principal subjects treated in the Pāncarātra, the scientific student will probably find it best to distinguish the following ten:—

- (1) Philosophy;
- (2) Linguistic occultism (mantra-śāstra);
- (3) Theory of magical figures (yantra-śāstra);
- (4) Practical magic (māyā-yoga);
- (5) Yoga;
- (6) Temple-building (mandira-nirmāna);
- (7) Image-making (pratisthā-vidhi);
- (8) Domestic observances (samskāra, āhnika);
- (9) Social rules (varnāśrama-dharma);
- (10) Public festivals (utsava)87."

An examination of the principal subjects, treated in the Pāncarātras, will easily show the close relationship of many of these, with the  $V\bar{a}stu$  and the  $\dot{Silpa-sastras}$ .

In the evolution and the development of the Building, the Plastic and the Graphic Arts of India, — the Vedānga Jyotiṣa and the Kalpa (Śulva) Sūtras, the Śaiva Āgamas and the Śākta Tantras, the Purāṇas and the Pāncarātras, etc., have, among the Brāhmaṇic Texts, made similar contributions.

Even the Jainas and the Buddhists, did not lag far behind. It will, however, be out of place to make any discussion of the latter sources, here.

<sup>86.</sup> Otto Schrader, Op. cit. pp, 2-3 ff.

<sup>87.</sup> Ibid. p. 26.

#### CHAPTER IV

#### THE PRESENT EDITION

The preparation of critical Editions of the Sanskrit Texts on Silpa (or, Tantra) is beset with many difficulties some of which are of a very serious character.

The language is, on the one hand, obscure and full of technicalities; extraneous aids—in the shapes of explanatory comments and notes which are fortunately so abundant in the cases of other branches of Indian Literature are sadly wanting in the cases of the silpa (and the Tantrik) Texts. On the other hand, the Manuscripts of these branches of Sanskrit, are mostly corrupt or in mutilated state, due, not only to the loss of art traditions but also among other reasons, to the indifference of the hereditary craftsmen and artists themselves to the literary works on the subject.

There, however, prevails an unfortunate and regrettable attitude of mind which looks down upon these hereditary craftsmen and artists who have carried on with love and veneration even when there were no encouragements, the sacred duty of keeping up for generations, the flames of Indian artistic tradition alive. The Brāhmanic theologians have cast down the artists and the craftsmen<sup>88</sup>. The Nītišāstra-kāras have enumerated

<sup>88.</sup> Compare Brahma-vaivarta Purāṇam, Brahma Khaṇḍa. Adh. 10, Jātimālā. (From a MS., collected by the late Prof. Satishchandra Mitra), for the Daulatpur Hindu Academy, "জাতিমালা।" (?) অর্থাৎ পদ্মপুরাণ ও বহুবিধ পুরাণ শাস্ত্র হইতে সংগৃহীত। শ্রীমহেশ্চন্ত্র (sic!) বিস্তারত্ব কর্ত্তক অমুবাদিত। হরিহর যন্ত্র। চিৎপুর রোড, বটতলা। দল ১২৭৪ সাল,৩২ আষাঢ়। Reprinted. বেঙ্গল রায় প্রেস। সল ১৩৩০ সাল। "জাতিকোমুদী ও জাতিসঙ্কর।" শ্রীবেণীমাধব স্থায়রত্ব কর্ত্তক সঙ্কলিত। কুমুদ্বন্ধু যন্ত্র। সল ১২৯৩ সাল, ফাব্রুদ ব

the musicians along with the cut-throats, charlatans and rascals. 89

And, yet the Śilpa, the Sangīta and the Nāṭya etc., which have all reputed Rṣis of hoary antiquity, as their founders, owed their birth to divine inspiration. We have, therefore, here, another set of apparent paradoxes of Indian culture, which should provoke serious enquiry.

Very elaborate descriptions are given of the merits (*Phala-śruti* and *Artha-vāda*) for raising pious foundations, or erecting sacred structures such as the dedication of an image that would accrue on the part of the donor, (*dānapati*).<sup>90</sup> Arts of music and

"स्वधरो दिजानानु शापेन पतितो भुवि।

श्रीष्ठ यज्ञकाष्ठानि न ददी तेन हेतुना ॥" 1, 3

'পয়ার। যজ্ঞকার্চ শীঘ্র দান না করে ত্রাহ্মণে।

শাপে স্ত্রেখর সে পতিত এ কারণে॥' 2

'অক্রি(নি)দ্দমিখ বিরাখা सत्यश्वितकरस्वधा।

पतितो ब्रह्मशापेन ब्राह्मशानाञ्च कीपतः॥" 1, 3

'পয়ার। ক্রমভিন্ন চিত্রদোধে জানি চিত্রকরে।

শাপ দিয়া পতিত করিল বিপ্রবিরে॥' 2

98. For example, see the rare old Nīti-śāstra, Cakṣusīyam, fragments of which have been traced and published for the first time—A. S. Ramanath Ayyar: Chaksusiyam—an Arthasastra. JBORS Vol. XI, pp. 81—84.

90. तथा हि—श्रीगोपालभडक्ते 'श्रीहरिभक्तिविजासे'—१८ विलासे—श्रीमूर्त्याविभावमाहास्त्रा— 'विश्वधर्मोत्तरे। दैवस्य प्रतिमायानु यावनाः परमाणवः ; तावहवैसहस्राणि विश्वलोके महीयते।'

तथा—'श्री इरि॰— १८ विलासे—श्रीमृत्तिं प्रतिष्ठामाहाक्ये —
'माला । प्रतिष्ठायाः सुराणां च देवतार्वानुकीत्तै' नात् ।
देवयश्रीतावार्वापि वस्त्रनेन विस्त्यारे ॥'

तथा- 'संबुद्धाभाषित-प्रतिमास्वय-विवर्खाम्'

यावनः परमाखवी भगवत्स् पेषु विस्तेषु वा । तत्त्वस् दिंवि भूतले च नियतं तावन्ति—॥

सुंजा च सर्वे सुखम् । प्रान्ते जन्मजराविपत्तिरहितं

प्राप्नोति बीखं पदम् ॥

dancing have similarly been glorified<sup>91</sup> although the artists and craftsmen themselves, curiously enough, occupy only degraded positions in society.

Thus the preservation of Silpa Texts in the hands of the hereditary artists and craftsmen who were looked down upon, was beset with some difficulty. But mistakes and lapses in the Mss. are fortunately seldom, errors of commission, and not a few, may be due to inexpert scribes. Unless and until better readings, supported by substantial grounds, can be suggested, it is not allowable to reject altogether the only available texts which bear the stamp of tradition through a long succession of generations. It is, therefore, very necessary to sift very thoroughly the apparently corrupt and contradictory readings with the entire critical apparatus at our disposal.  $^{92}$ 

And when there is a great paucity of materials in the form of Mss., as is the case with the present text Devata-mūrti-Prakaraṇam, it is necessary to formulate some general laws, or, to deduce some principles for future guidance, in preparing a critical edition. Secondly, it is also very urgent to devise ways and means, for interpreting the texts of Śūlpa, when all extraneous aids are so inaccessible.

<sup>91.</sup> Compare Nandikeśvara's Abhinayadarpanam (Critical Ed. of the Text with Introd., Transl., Notes and Illustrations. By Manomohan Ghosh., Cal. Skt. Series, No. V.), [Nāļyapraśaṃsā], śl. 7b—11a (and Engl. Transl.).

For the Sangīta-śāstra etc., also, it is possible to give numerous examples, of such eulogy.

<sup>92.</sup> It would not be, out of place, to compare here, for example, the immense help, which the present writer derived, by subjecting the apparently confusing readings to *Epigraphic* and *Palaeographic* Tests, elsewhere, while preparing his edition of the important Śilpa Text: The *Buddhapratimū-lakṣaṇam*. The Sarasvatī Bhavana Sanskrit Texts, No. 48. (Benares, 1933).

Out of a hopeless medley and confused jumble of data, careful scrutiny and repeated efforts enabled the present writer, to deduce a number of most important principles.

In close analogy to the rules of interpretations, the Paribhāshās of  $Vy\bar{a}karaṇa$  and  $M\bar{a}m\bar{a}m\hat{s}\bar{a}$   $\hat{S}\bar{a}stras$ , we must formulate some rules, for these  $\hat{S}ilpa$  Texts, too.

As the ( $\acute{silpa}$ )  $V\bar{a}stu$   $\acute{s}\bar{a}stras$  are technical and obscure in language, no violent corrections or half-hazard emendations of texts are warrantable. Similar is the case with the  $T\bar{a}ntrik$  and  $Kindred\ Texts$ .

Some of the first rules, that should be made, may be as follows:—

(a) Not a single syllable should be ommitted or even a half, in the  $(\dot{silpa})$   $V\bar{a}stu$  and the  $T\bar{a}ntrik$  Texts.

## मात्रालाघवो नाऽनुमन्तव्यो वास्तु-शिल्प-तन्त्रशास्त्रादिषु ।

(b) As in the Mīmāmsā Śāstra, we should try to account for and harmonise any apparent contradictions. When some of the texts are really contradictory, they may be considered to be due to differences in recensions, sections or topics.

#### सति भिन्नवाक्यत्वे शाखाभेदः प्रकरणभेदो विषयभेदो वाऽवगन्तव्यः।

(c) Corrections should be reduced to the minimum e.g., like addition of an Akṣara, as a-kāra or anusvāra.

## स्तोकमात्रा संग्रुद्धिः । योगोऽकाराऽनुस्वारादीणाम् ।

(d) For determining the correct readings not only the metrical and the grammatical considerations should be regarded as important but also the Epigraphic data are equally valuable.

## पाठनिर्णये छन्दोव्याकरणवत् प्रामाण्यं लिपिशास्त्रस्य ।

Besides these four main principles, other important ones might suggest themselves or be evolved.

Now, we must turn back to the important question of the interpretation of texts. As has been stated before, there is a great paucity of aids to explanation. Commentaries, notes, so far as both the (Śilpa) Vāstu and the Tantra Śastras are concerned, are

very few. Yet these subjects are of so great importance, that some methods must be found out for the correct understanding of these texts.

Speaking from personal experience, the present writer can confidently recommend two very certain methods.

I. The first method is to compare Texts kindred, or, parallel and to compare, them again and again.

By kinship, must be understood similarity as regards essence and spirit, and proximity in point of time and place. For there can be no real comparisons between subjects which have no points of similarity e. g., between a donkey and a mush-room.

 $S\bar{a}d_{i}\hat{s}ya$ , similarity, in the most rigorous technical sense, is defined as follows  $^{68}$ :—

### तद्भिन्नत्वे सति तद्गतभूयोधर्मवन्वं साहश्यम् ।

Two objects, though they be different, if they have a sufficient number of common characteristics, might be regarded as Similar. The essence of similarity,  $S\bar{a}dr\dot{s}ya$  is this common characteristic  $S\bar{a}m\bar{a}nya\ dharma$ .

Some notable examples of objects with such common features are the Abhinaya-hastas, the Nāṭya-hastas or Karaṇas, the Silpa-hastas and the Tāntrika Mudrās, which may be compared with one another. But it would be useless waste of time and energy to try to compare heterogeneous objects and such comparisons will be impossible when kinship etc., are lacking.

II. The second important method of interpretation of obscure passages is to trace these back, if possible, to the Source Books. Especially, when we have to do with compilations, (as is the case, with the present work, the Devatamūrti-Prakaraṇa) which are based entirely on earlier texts, this method is very effective; and it is at once corroborative and corrective; for all citations can be thus checked at once and with absolute certainty.

<sup>93.</sup> See Annambhatta's Tarkasamgraha:

See Mm. Bhīmācārya Jhalakīkar : Nyāyakośa (Bombay Skt. Series) S. V. साइय्यम्

By tracing back to their sources, at least about half of the entire text of the <code>Devatamurti-Prakaraṇa</code> could be thus dealt with. The limited time at the disposal of the present writer has unfortunately rendered it impossible to trace and to locate every passage with equal success, though such an eventuality may not be impossible.

Once for all, our lines of action have been determined, and the ways and means devised, we can proceed with greater hopes of success, in preparing the critical edition of the Devatā-mūrti-Prakaraṇa. Though rigorous adherence to these above principles for guidance, and the methods of interpretation, may have drawbacks, conjectures and assumptions without sufficient data will be reduced to minimum. Moreover, imagination has little scope for any outlet in the specialised branches of study. The Muses of archaeology and history are too old to mount the Pegasus.

With these preliminary remarks, it would now be possible, to discuss the readings of the Devalāmūrti-Prakaraṇa. The passages within inverted commas are due to the present writer.

#### CHAPTER V

## DISCUSSION OF THE READINGS. पाठविचार:।

Devatāmūrtiprakaraņa (DM.).

प्रथमोऽध्यायः। (Chapter I.)

&lokas, 2, 3 correspond to Mayamata (MM.), Chapter 33, &lokas 8, 9.

Śl. 4 corresponds to MM., Ch. 33, śl. 10.

Śl. 5 corresponds to MM., Ch. 33, śl. 11a, 12a.

वण्डोपलेन कर्तव्ये(१) ब्रह्मकूर्मशि(ले)लैस्त(त)था। प्रासादाऽनलकुण्डादि कर्म कुर्योद्विचक्षणः॥ ९॥

यदि च ''प्रासाद-तल-कुड्यादि'' पाठोऽपि संभवेत् तथापि ''प्रासादाऽमलकुण्डादि'' पाठः साधीयान् इति मतिरस्माकम्।

ईी. 8. विमल्लिमिति पाठश्चिन्तनीयः । मन्ये—''सविल्रम्'' इति भवितन्यम् । वर्णविपर्ययस्य, सकार-मकारयोः परस्परञ्चान्तेश्च सर्वत्र आदर्शपुस्तके सम्भवात् । मयमते ''नबिलावयवा'' पाठोपलम्भात्, सबिल्शिलायाः प्रतिमादावनुपयोगाच ।

अपरं पारिभाषिकं 'विमलं'मण्यस्ति । किन्त्वेतत् विशेष्यवाचि, न तु विशेषणम् । एतच्छब्द-स्यार्थस्तावत् 'विष्णुधर्मोत्तरे', तृतीयखण्डे, ९०अध्याये द्रष्टव्यः । मन्ये—तदुप्रन्थीय-३य-खण्डस्य ९०अध्यायस्य ८,९श्लोकद्वयात् अस्य श्लोकस्य च उद्धारः कृतः । तथा 'विमलं'-पद्व्याख्यानम्—

अग्राद्धां ज्वलनालीडां — — ॥ ६॥
— — ॥ ६॥
— — ॥
तिलैः सम्भूषिता । ॥ विविन्नैर्विन्दुभिश्चिता ॥ ॥ ॥
रेखामण्डलसङ्कीणीं विद्धां विमलसंयुताम् ॥
विमलं त्रिविधं ज्ञेयं लोहं कांस्यं च हेमजम् ॥ ८॥
या लोहविमलेर्जुष्टा सा जनक्षयकारिणी ॥
कांस्याभविमलोपेता जनमानविनाशिनी ॥ ९॥
हैमेन युक्ता दुर्भिक्षं तथा कुर्याद्वयहम् ॥''

 <sup>\* &#</sup>x27;विलै: सन्दूषिता' द्रित वा पाठ: ।

- Sl. 9 corresponds to विष्णुधर्मोत्तरम्, ३य-खण्डम्, २१—२३क-श्लोकाः।
  "श्वेतश्च पद्मवर्णश्च कुछमोषणसिन्नभः॥
  पाण्डुरो मुद्गवर्णश्च कापोतो सृङ्गसिन्नभः॥ २९॥
  क्रेयाः प्रशस्ताः पाषाणाः अष्टावेते न संशवः"॥
- &l. 15—19a correspond to &ilparatnam (&R.),  $Uttarabh\bar{a}ga$  (Part II), Chapt. 4, &l. 1—8.
- डी. १९ क। श्लोकार्ध परित्यक्तमिति मन्ये। तस्य "द्वारं विभज्य दशधा भाग-मेकं परित्यजेत्।" इत्येवंरूपो हि पाठो भवितुमहंति।
- ही. १९ ख। महाप्रतिमादीनां भूयशः, श्मशाने, चतुष्पथे च पुजाविधिः शास्त्रेषु छौकिकव्यवहाराच दृश्यते । कोषेषु च वर्त्मवाचकस्य ''पद्या'शब्दस्य सत्त्वात्तथा लिपिशास्त्रानु-रोधात्, ''चतस्वां पद्यानां समाहारः चतुष्पद्यम्'' इति पाठः संवटते ।

तथा शिल्पशास्त्रादौ भूयशः धात्नां विकरण-व्यत्ययदर्शनात् ''पूजयेत्'' इत्यन्न ''पूज्येत्'' इति च पाठः सम्भवेत् । तेनास्य श्लोकार्धस्य पाठ एवञ्जातः—

"वाणवेदकरान् यावचतुष्पद्ये पूज्येत् छघीः ॥ १९ ॥"

'महाप्रतिमा'प्रमाणं च शिल्पग्रन्थान्तरे, नेपालदेशादस्मदुपलब्धे 'आन्नेयतिस्रके' १९४ एवसुपदिष्टम् :—

"महाप्रतिमाविन्यासं प्रवक्ष्याम्यधुना श्रृणु ॥ दशपञ्जाधिकैर्हस्तैः प्रतिमा कन्यसी स्मृता ॥ द्विगुणा मध्यमा ज्ञेया ज्येष्ठा तु त्रि[गु]णा स्मृता ॥ अतः परम्न कुर्वीत यदि(दी)च्छेत् श्रेयआत्मनः ॥"

तथा 'ग्रुक्रनीतौ', ''क्रूर-ास्तरी-पैशाचीमूर्त्तिव्यवस्था''ऽपि द्रष्टव्या 35 ॥

Él. 26—31. 'मत्स्यपुराणी'याः, अ० २५९ श्लो० १८—२०, एते ।

Sl. 36-43. एते, सर्वेऽि छोकाः 'बृहत्तसंहिता'तो यथा-यथम् उद्धृताः। इ० सं० BS. (Bibliotheca Indica) अ० ४६ (छिङ्गवैकृते) छो० १-८. Also, herewith compare VD. (Viṣṇudharmottaram) II, Adh. 134, Śl. 5-9, 13,4-5.

<sup>94.</sup> For detailed information regarding the Atreya-tilakam see the present writer's Buddha-pratimā-laksanam. The Sarasvatī Bhavana texts Series No. 48. Benares, 1933. Introduction, pp. 5—8.

<sup>95.</sup> Unfortunately, this text is not accessible for the present, so quotation cannot be given, Śukranīti, Ch. IV, Section 4.

डी. 4 र्थ. मन्येऽत्र, 'वृक्षवैक्रतमधिकृत्य किञ्चिदुक्तमासीत्। Cf. VD. II, Adh. 136, डी. 4, 5; 6, 40 etc.; and BS. Adh. 46, डी. .25 etc. सथास्य श्लोकस्य प्रथमार्द्धस्य प्रणमेवं भिततुं शक्यते—"स्वदेशध्वंसः स्फोटे भवेत्तथा देवपादपानाम्॥ ४४॥"

Śl. 45—47. Compare VD. II, Adhyāya 135, Śl. 1-5, and II, Adh. 144 Śl. 1-2.

&L=50-57. Cf. also VD. II, Adh. 135, &L=13. 'बृहत्संहिता'- मनुस्त्य संशोधनं कार्यमिति पुनः पाठप्रदर्शनेनाऽलम् । एतेऽत्र श्लोकाः अपपाठबहुलाः । 'विशाख'स्तावत् स्कन्दस्यैव चतुर्भेदस्याऽन्यतमः । See VD. III, Adh. 71, &L=3.

श्री. 58. मन्ये — "वत्से नाऽभिमुखे कुर्याह यात्राहारे च वास्तुनः।" इति भवितन्यम् । तथा "गुर्विणीनाम्" इति, 'गृहारम्भे वत्सचक्र'विचारस्योपयोगात् । तथा यात्राकाले, "धेतुर्वत्सप्रयुक्ता"दिवचनेन धेतुवत्सप्रमृतिदर्शनस्य च माङ्गलिकत्वात् ।

Compare, also SR. II, Adh. I, Sl. 6 ff.

तथा वास्तराजवलमे १९शाध्याये ''ग्रहारममे वतसचक्रम ।

सौरादिकं त्रितयमस्य शिरःप्रयुक्तं भानां ततो द्वितयमप्रपदे च दक्षे ।
कुश्लौ चतुष्कमिप दक्षिणमे प्रशस्तं पृष्ठे त्रयं त्रितयमप्रपथ पुच्छमामे ॥ २३ ॥
पाश्चात्त्रयपाद्युगके द्वितयं द्वयं स्थाचत्वारि भानि च ततः खल्ज वामकुश्लौ ।
द्वे चाप्रवामचरणे द्वितयं च वक्त्रे त्वेवं वदन्ति मुनयः खल्ज वत्सचक्रम् ॥ २४ ॥
शीर्षस्थिते छल्जिवृत्तिरथाप्रपादे ग्रून्यं च दक्षिणककुक्षिगते धनं स्थात् ।
पृष्ठे ग्रुमं भयकरं खल्ज पुच्छमे भे पाश्चात्त्रयपाद्युगके विविधा गुणाः स्युः ॥ २५ ॥
दुःखं भयं स्थात्किल वामकुक्षौ भयं विनाशश्च मुखेऽप्रपादे ।
विद्वद्विरेवं खल्ज वास्तुलाते वत्सस्य चक्रेण निरीक्षणीयम् ॥ २६ ॥"

 $\pm 80$ . ''विशेषकाश्च" इति भवेस्।

# द्वितीयोऽध्यायः। (Chapter II.)

Śl. 1. Cf. Vāsturājavallabha, Adh. 10, Śl. 1

छाया-वा-णू-रेणु-केशाग्र-लिक्षा-यूका प्रोक्ता स्याद्यवस्त्वङ्गुलश्च । छायादिभ्योऽष्ट्यमानस्य दृद्धिः प्रोक्तो इस्तो जैनसंख्याङ्गुलैश्च ॥ १ ॥ Śl. 2 corresponds to ŚR. II, Adh. 4, Śl. 51

डी. 4. "कीर्त्तमुखं त(ता)लमुखम्" इत्यपि पाठो भिवतुमर्हति। कीर्त्तिमुखं तावत् "नरसिंहिमवापरम्", व्यात्तमुखोऽलङ्करणविशेषः। तस्योत्पत्तिः प्रयोगश्च शिल्पशास्त्रेष्वनु-सन्धेयः ।

Śl. 4-13 a. Compare ŚR., Part II, Adh. 4, Śl. 37-50.

81 7b. ''नीला'' इति भवितन्यम् , 'लीले'ति नाम्नयाः देन्याः कुत्रापि अनुपलम्भात् । तथा ''पाञ्चरात्रागमे'' नीला, श्रीः, भुमिश्र'' पर-विष्णोः शक्तिरूपेण निर्दिष्टाः । नामैकदेशग्रहणेन यदि च 'नीला'शब्देन 'नीलसरस्वतीति नाम्न्याः तारायाः' ग्रहणं भवेत् तथापि तान्त्रिकदेवतानां नास्ति अत्र प्रसङ्गः ।

सत्यं 'बृहदब्बससंहिता'यां २य-पादे ४थेंऽध्याये १४४ —१५५ऋोकेषु 'लीला'देग्याः(?) प्रसङ्गोऽस्ति । तत्राऽपि 'लोला'-पदस्य 'नीला' इति पाठान्तरं हरयते <sup>98</sup> ।

 $\pm 8l$  9a. ''जिनेन्द्राश्र'' इति पाठः स्यात् , 'तकार'-'नकार'योर्भ्रमसम्भवात् ; अन्नैव ग्रन्थे जिनप्रतिमानां च स्थापनविधानात् । ४थाध्याये २५-श्लोके द्रष्टन्यम् ।

## तृतीयोऽध्यायः । ( Chapter III. )

Śl. 1-2 correspond to MM. Adh. 33, śl. 38-40.

Śl. 9-17. अथ देवताहृष्टिस्थानम्।

Compare MM. Adh. 7, ही. 30ff, पददेवताविन्यासः ।

''समानि यानि भागानि चतुःषष्टिवदाचरेत् ।

असमान्यि सर्वाणि चैकाशीतिपदोक्तवत् ॥ ३० ॥"

#### इत्यारभ्याध्यायान्तरपर्यन्तं द्रष्टव्यम् ।

''गोपायति जनान्यसात् प्रपन्नानेव दोषतः। त्रतो गोपीति विख्याता श्लीलास्या परदेवता॥''

<sup>96.</sup> O. C. Ganguly: The Kīrtimukham, in the Rūpam (now defunct), No. 1. The Ind. Soc. of Oriental Art, Calcutta.

<sup>97.</sup> See F. Otto Schrader: Introduction to the Pancaratra and the Ahirbudhnya-Samhita. Adyar, 1916, pp. 53-55.

<sup>98.</sup> **बृहदुब्रह्मसंहिता।** नारदपञ्चरावान्तर्गता। Anandāsram Skt. Series, No. 68, 1912. PP. 68—69. तत्वैव १७३-स्रोक:—

Sl. 18b. ''वाक्यभेदो न कर्तव्यः'' इति मनसि निधायैकवाक्यताञ्च अनुसन्धायैवं संतोधनं कृतम् ॥ १८ ॥

Śt. 24-27. [ देवतास्थापने दिङ्निर्णयः ]

Compare Mānasāra, IX, 387 ff.; also, Vāsturājavallabha, IV, 13.

''ब्रह्मविष्णुशिवेन्द्रभास्करगुद्दाः पूर्वापरास्याः शुभाः प्रोक्तौ सर्वदिशामुखौ शिवजिनौ विष्णुर्विधाता तथा । चामुण्डाप्रद्दमातरो धनपतिहैंमातुरो भैरवो देवा दक्षिणदिङ्मुखाः कपिवरो नैर्ऋत्यवक्तो भवेत् ॥ १३ ॥''

Ś१. 28. यथाशिक पाठ्युद्धिः प्रदश्यते लिपिशास्त्रादीननुस्त्य ।

''ज्ञात्वा सर्वं(म)स्थापि येन रीत्या देवा दैत्या मानुषाद्याश्च सर्वे । दृ(ष्टा)त्मानं व्यापकं सृष्टिकारं स्थापी(पि)-दृष्ट्रा (दृष्टा)-विश्वकर्मां(मांणं) श्च(तं) वन्द्याः ॥ २८ ॥

हृष्टः, आत्मा येन तम् । स्थापी स्थापकः, शिल्पी । द्रष्टा कविः, विश्वकर्मा । रं वन्ताः वन्दनं कुर्याः । सर्वत्र शिल्पशास्त्रेषु विकरणव्यत्ययः पदव्यत्ययश्च ।

## चतुर्थोऽध्यायः। (Chapter IV.)

- है। 1. दृष्ट शिवस्यैव चन्द्रशेखरत्वम् । तथा मन्ये, ग्रन्थमध्ये कुत्र कुत्रवित् 'द'-कार-'र-'कार-योद्योन्तिदर्शनात् , ''स्तोकमात्रा संश्चद्धि''-रिति न्यायात् , ''वारुशेखरः'' इति पाठः साधुतरः ।
- Śl. 2. सत्यं 'रूपमण्डने' ११ प्रेमेदेने' ति पाठोऽस्ति । तथापि ग्रन्थकारः यथेच्छं परिवर्त्तमं कृतवानिति मत्वा 'प्रमेदोक्तया' इति पाठोऽस्माभिरङ्गीक्रियते ।
  - Śl. 3-4 correspond to 'रूपमण्डनम्'—

''दक्षिणाधः करात् सष्टा जपमालां तथा सुचम् । पुस्तं कमण्डलुं धत्ते सकूर्चः कमलासनः ॥''

<sup>99.</sup> The Rupamandanam has been quoted at length by T. A. Gopinatha Rao: Elements of Hindu Iconography. We have depended chiefly on these quotations, they being authentic and providing another version.

तेन च, ग्रन्थमध्ये 'त-'कार-'न'-कारयोरेवम् 'उ'-कार-'ऋ'-कार-'र'-काराणां परस्पर-भ्रान्तिदर्शनात् ''कूर्व-कलापकैः सार्द्धम्'' इति पाठः क्रियते ।

ही. 3, 5, 6, 7. ब्रह्मणो हस्तेषु युगपत् श्रुति(वेद-)पुस्तकयोरेकत्रानुपयोगात्, तथा 'रूपमण्डनीये' पूर्वश्चोके 'ख्रुचिम'तिपाटदर्शनाच 'श्रुतिः' 'श्रुचि'रिति उभावेवाऽपपाठौ, इत्यस्माकम् आशङ्का । 'ख्रुचि'शब्दः कोऽपि कोषेषु यदि लक्ष्यते, स एव पाठः साधुतर इति मन्ये ।

ंतिक्णुधर्मोत्तरे तृतीयखण्डे ७१अध्याये 'विश्वकर्मणो' ध्यानमुपलभ्यते ।

Śl. 8. 'रूपमण्डने'ऽपि अविकलमस्ति ।

डी. 14, 15. 'रूपमण्डने' प्रायेणाऽविकलमस्ति । तथा 'गणेशः स्यात्' 'ग्रहांश्चेव... न्यसेत्' 'ऐशान्ये कमलादेवीम्' इति पाठभेदाः । किन्तु ब्रह्मायतने 'ग्रहाणां' 'ग्रहाणां' चात्र किं प्रयोजनम् ? तेन, ''ग्रहञ्जेव'' (कार्त्तिकेयम् ) इति पाठोऽवश्यमेव भविता ।

श्री. 16—-20. प्रायेणाऽविकलं 'रूपमण्डनादु'खूताः । प्रधानपाठभेदाश्च प्रदर्श्यन्ते—

'पद्मं सक् पुस्तकं दण्डं सत्यो वामेऽथ दक्षिणे।
सन्यापसन्ये करके प्राग्वत्सधर्मकः॥ (17)
अक्षं पद्मागमौ दण्डं करेर्धत्ते प्रियोद्भवः।
—सुक्कलकैर्यज्ञः स्यादायुधिः ह्यभैः॥ (18)
—सूत्र—स्रेटदण्डेर्विजयनामकः।
——— स्रेटकं ——— ॥ (19)
——ः पाशाङ्कशौ दण्डो भवे स्यात् सार्वकामिकः।
——— पाशपद्मेर्विभवस् ——— ॥ (20)

तेन पाठभेदाः । (१७%ोके) दण्डं सत्य-(१८)-पद्मागमदण्डान् ; करतलैरुद्वहेद्भवः ?
—सुवाफलैः यज्ञश्च ; (१९) भरेत् (२०)—ाङ्कुशदण्डान् भूयश्च(—ाङ्कुशान् दण्डं ), —ाङ्कुशे
—त्यले विभवः— ।

\$\langle 1. 21—34 [अथ द्वादश सूर्यमूर्त्तयः] taken from Visvakarma-sāstra 100, verbatim, तत्र प्रधानाः पाठभेदाः— (२१) जगत्प्रकाशकस्सूर्यो जायते — र्यथा ॥ (२२) सा धात्री— ॥ (२३) चास्या — । मैत्री —— ॥ (२४) — सपद्मैः पाणिपछ्वैः ॥ (२९) ——सन्ये—— । (२७) — भवेत्सम्मता— ॥ (२८) यस्या दक्षिणतश्चार्छं — छदर्शनः । भगमूर्त्तः— - ग्रुभा जय ! ॥ (२९) विवस्यन्मूर्त्तिरेषा स्यात् ॥ (३०) —स्य

Rao: Op. cit.; the work has been published many times—see Note 27, Supra.

भवन्मूर्त्ति-। (३२) सुचं च — होमजकालिकाम्। —भजेत्सा स्यात् पग्न—॥ (३३) एषा स्याद —॥ (३४) — सविता दशमस्मृतः॥ एकादशस्तथा त्वद्या विष्णुद्वांदश उच्यते।

अत्र ग्रन्थे 'विश्वकर्मशास्त्रा'त् कुत्र कुत्रचित्पाठभेदो दृश्यते । तेन अस्मार्कं मते, (२२१छोके) स्रधा(त्री) तथा (३२) होमज-नीलकम् इति पाठभेदौ भविष्यतः, 'छ'-कार-'न'-कारयोर्ज्ञमदुर्शनात् ।

एते देवाः स्वस्थानस्थाः अभीष्टानि परस्थानस्थाः विद्यानि प्रयच्छन्ति इत्यर्थः ॥

Sl. 42-46. 'रूपमण्डन'ात् किञ्चित् परिवर्त्तिताः।

(४४२छोके) तर्जनी ह्रौ व(म्र)ानां——। (४५) तर्जन(ी)ह्रौ पद्मानां—चित्रको—। (४६) तर्जनी ह्रौ किरणं दण्डमक्षकिरणो भरेत्।

इति संशोधनानि क्रियन्ते 'रूपमण्डन'मनुस्तय।

Sl. 47—57. 'शिल्परत्ने' उत्तरभागे २९अध्यायस्यैते १४१क—१५२इछोकाः। कुत्र कुत्रचित् भेदा अपि दृश्यन्ते । तद्यथा—

(४८१छोके) — पृथुद्रीम्। (५०) पुस्तकं—। (५३) ततो — शुक्रश्र—। (५५) सौरिं नीछ — चतुर्भुंजम्।

तत्र (४९६छोके) 'मेषंगमः' इति पाठो भवितुमहंति ।

ऽी. 53. 'शिल्परत्ने' उत्तरभागे २९अध्यायस्य १४७३लोकः। तत्र 'गृधाः — कार्या—।' इति पाठभेदौ । 'गृधाः' पाठात् 'ग्रहाः' साधुतरः ।

#### इति नवग्रहाः।

डी: 59-66. 'रूपमण्डन'ात् कुत्र कुत्र विशेषाः सन्ति। मन्ये, सर्वेऽपि इछोकाः तस्मादेष उद्धृताः। (६२१छोके) —— कर्त्तिकां —। —श्वानारूढ'—। (६३) नका—॥ इति पाठभेदाः प्रधानाः, सर्वत्र कारकव्यत्ययश्च।

इति दश दिक्पालाः।

### पञ्चमोऽध्यायः। (Chapter V.)

- Sl. 8—13. Compare Padma-purāņam, Pātālukhaṇḍa, Adhy. 10, Uttarakhaṇḍa, Adhy. 127; Brahmavaivarta-P., Prakṛti-khaṇḍa, Adhy. 19; Garuḍa-P., Adhy. 45; for descriptions of the Caturviṃśati-mūrtis of Viṣṇu. 101
- \$l. 18-20. Quoted from Skanda-puranam, 102 with minor changes.
- \$1. 21. Quoted from Brahma-purānam, 102 with minor changes.
- śl. 22. Quoted from Skanda-purānam, with minor changes.
- Śl. 26. From the Vaiśvānara-samhitā, Purāṇasaṃgraha, Nṛṣiṃha-purāṇa, Brahmāṇḍa-purāṇa. 102

### ''ग्रुक्काभश्चातिशोणभ इति कचित् पाठः । नान्तरीयके संख्यने।''

- śl. 27. Quoted from Brahmavaivarta-purānam. 102
- Śl. 28. Quoted from Padma-purānam. 102
- śl. 29. Quoted from Brahma-purāņa; Brahmāṇḍa-P.102

''रेखात्रयपरिवृतो देवः पद्मेन लान्छितः।'' इति पाठाः।

र्डी. 30-31. "हेमाद्रौ विष्णुप्रोक्तो"<sup>103</sup>।

# इति स्तोकमात्रं प्रन्थान्तरेभ्यो दर्शितम् । मन्ये, आकरप्रन्थानुसन्धानकोविदैः सर्वेऽपि श्लोकाः प्राप्स्यन्ते । समयाभावात, बाहुल्यभिया च, अलमधिकेन ।

<sup>101.</sup> See Rādhākāntadeva's Śabdakalpadruma, under Śalagrāma.

<sup>102.</sup> See Prāṇatoṣaṇā (PT.), a modern but authoritative Tüntrika Nibandha, by Rāmatoṣaṇa Vidyālaṅkāra under the patronage of Prāṇakṛṣṇa Viśvās of Khaddaha, on the Ganges (Bhāgīrathī). Rāmatoṣaṇa was the great-grandson (vṛddha prapautra) of the celebrated Āgamavāgīśa Kṛṣṇānanda, the author of Tantrasāra, one of the best existent Tūntrika Nibandhas, compendiums on Worship and Rituals. See PT., Pañcamakāṇḍa, Caturtha Pariccheda, Śulagrūmaprakaraṇa, (Vasumatī Ed.), pp. 348—57.

<sup>103.</sup> See PT., p. 357. "ऐवमेशन वर्णमेदेन पूजने मूर्शिवभेष उचाते हेमाद्री विश्वपीको।"

तथा, 'मत्स्य'संबन्धीय-५१६लोकस्थले 'जनार्दन'संबन्धीय-५२६लोकपाठे क्रमभङ्गदोषस्य परिद्वारो भवेत् ।

Śl. 64, 65, 67, 68. Taken from the VD. III, Ch. 54. Also, compare Hemādri, Dānakhandam. 103A

तथा 'विष्णुधर्मोत्तरे' पाठभेदाः (वि० घ० । ३वख० । अ० ५४ ।) ··— मारकत**ः**— स्ततः ॥ ६४ ॥ (२ वि० घ०) — — इयविभूषणः । (३ १) - कलापेन विवर्जितः ॥ ६५ ॥ (४क) पूर्णकुम्भञ्च ॥ ( ४ख) तथास्य १ भगवान - - ०धरौ करौ। (९ख) १(यदा इति पाठः।) न कर्तव्यो कर्तव्यो देवपादधरो । ६क ] किञ्चि --— ॥ ६८॥ (६ख)" तथा 'हेमाद्रौ दानखण्डे' उद्धृताः पाठाः — ''भूस्थजानूर्ड् जानुश्र प्रभासंस्था तु सौवर्णकलापेन विवर्जितः ॥ ६५ ॥ \* विवर्धितः कवित्पाठः । विष्णुः पुरश्चेत् कार्योऽसौ द्विभुजो रचिताञ्चिले 'रिति पाटः।

प्तं पाठान् विचार्य (६९२छोके) ''कलापैर्न विवर्जितः'' इत्यस्माभिः शुद्धत्वेन परि-कल्पितः। 'पक्षद्वयविभूषितः,—०विभूषणो' वा गरुडः कथं 'कलापेन विवर्जितः' स्यात्। एवं सित च तस्य सौन्दर्यद्वानिर्भवेत्। न द्वि गरुडो दुर्दर्शनम्न कदापि, पक्षान्तरेऽसौ भीम-कान्तश्च दश्यते। एतद्विचार्य, एकवाक्यतां चानुसन्धाय, अस्माकं मते ''कलापैर्न विवर्जितः'' इति पाठ एव साधुः।

तथा ''यदास्य — — (६८ क)'' पाठः साधुः । तदनन्तरं क्लोकार्धः परित्यक्तः—''[न कर्तव्यौ कर्तव्यौ देवपाद्धरौ ।]।'' समीचीन-

<sup>103</sup>A. Hemīdri: Caturvargacintā-mani (Bibliotheca Indica), A. S. B.

मेतत्, यदा गरुडो विष्णुमुद्दहेत् तदा चाऽस्य पादौ घ्रियेतेति । द्विहस्तस्य गरुडस्य युगपत् छत्रकुम्भधारणं विष्णोर्भारबहनं च हस्तसाहाय्यं विनाऽसम्भवात् तेनैवमन्वयो भवितुमहंति—

'यदास्य पृष्ठे भगवान् भवति, तदा गरुडस्य करौ छत्रकुम्भधरौ न कर्तव्यौ' इति ।

\$l. 71. Taken probably from \$ll., 108B Part II, Ch. 25, \$l.
 111, 112a.

तत्र पाठभेदाः "—०जिन्युपवीती — कृतकमण्डलुः । — महोदरः 1030 ॥ ७१ ॥

पुरुषो वामनाकारस्तथा (ब्राह्मण-)बटुः महोदरः एव भवति।

ही. 72. 'रूपमण्डने' 1088 रामस्य दाशरथेस्तथा बलरामस्य एवं वर्णनं प्राप्यते— 'रामश्रारेषु एक् ख्रयामः ससीरमुसलो बलः।' तेनाऽस्माकं मते 'राम'स्य श्लोकार्धा-दनन्तरं (७५१ छोके) बलरामस्य अनन्तबलरामस्य वा वर्णनमासीत्। तस्य च श्लोकार्धं भ्रमात् परित्यक्तं, मन्ये। बलरामस्येव आयुशी सीरमुक्ते।

 $\pounds$ . 72-74. 'शिल्परला'दुधतं <sup>103b</sup> मन्ये ।  $\pounds R$ . II, Adhy. 25,  $\pounds$ . 112-115. तत्र पाठभेदाः—

(७२) —शोभितम्। (७३) —०फुछछोचनां।

 $\it Sl.$  76. 'शिल्परह्ने'  $^{108c}$  ७४२लोकस्यानन्तरं २लोकोऽयं विन्यस्तः । तेन प्रमाणान्तरमिद्म्, अस्माकं मते स्थानन्यत्यासस्य ।  $\it SR.~II,~25,~\it Sl.~116.$ 

 $\pm i$ . 77-80, 82. 'शिस्परबा'दुबृताः ।  $\pm i$ R. II, 25,  $\pm i$ l. 117–121a.

श्र. 83-85. "शिल्परत्नसंयोजिते किंसिब्रिड ग्रन्थे" 104 , तत्र पाठभेदाः—

(८३) प्रमत्तवद्ने०—। (८४) — ०लम्बिनौ —। — वामे शंखं —॥ (८५)—(गदां रम्यां) लिखेचित्रविशारदः॥

103B. Sri Kumīra: Silparatnam, Trivandrum Skt. Series, No. XCVIII. Part II.

103C. These quotations are also given in T. A. Gopinatha Rao: op. cit, presumably from another version of SR.

103a. See T. A. G. Rao: Op. cit.

103b. Quoted, also, by T. A. G. Rao:  $Op.\ cit$ , apparently from another version of  $\acute{S}R$ ., which sometimes gives better readings. — ত্রাহনা should really refer to the Devi, who is astonished, with her Lord's Prowess. Also, in  $\acute{S}R$ .

103c. Both, in T. A. G. Rao: Op. cit., and &R.

104. Quoted in T. A. G. Rao: Op. cit.

- (८६) शेषपत्रगतल्पगः 10 ta । फणापुञ्ज दुर्निरीक्ष्यशिरोधरः 10 ta ॥
- (८७ख) विष्णुधर्मोत्तरे ३य-ख० ८१-अ० (३—४)श्लोकयोः पादैकैकं परित्यक्तम् । सद्यथा—
  - (८७) स्वस्वलक्ष्म्युत्सङ्गगतः प्रभो । तथापरश्च कर्तन्त्रः स्वस्वप्रभोः 104७ ।
  - (८८क) एको भुजोऽस्य कर्तन्यस्तत्र जानौ प्रसारितः 10.5a। सथापरश्च — प्रसाधितः 10.5b।
  - (८९क) तथा चान्यः करः कार्यो देवस्य तु शिरोधरे 100a। तथैवान्यः — ०धरः 106b।
  - (८९ख) तथैवास्यापरो 1078-b |
  - (९०क) सर्वपृथ्वीमये देग्याः प्राग्वत् कार्यः 1088 ।
     पृथ्वीमयो देवः 1086 ।
  - (९०स) नाललानी \_\_\_\_\_\_109a-b

श्र. 91 93. 'रूपमण्डन'ाद्विशेषो नास्ति । केवलं कुन्न कुन्न कारकव्यत्यथः कृतः । संख्या-क्रमयोर्वा व्यत्ययः दृश्यते ।

Sl. 94-115. 'रूपमण्डन'ात् कुत्र कुत्र विशेषाः । तेषां च प्रदर्शनं श्रीमद्भिः टीकाकारैः विस्तरेण कृतम् । इत्यलमधिकेन ॥

श्री. 116. एतदनन्तरं यद दृश्यते "इति विष्णुप्रतिहाराः", तस्य स्थानन्तु पूर्वश्लोकात्
 (११९)अनन्तरं भवितुमुचितमेव । यतोऽयम् अन्यश्लोकस्तु आशीर्वचनरूपः पृथक् वर्त्तते ॥

### षष्टोऽध्यायः। (Chapter VI.)

&psilon 8l. 1, 2a, 2c. 'रूपमण्डन'ाह गृहीताः  $^{110}$ , कुत्र कुत्र विशेषोऽप्यस्ति । 'रख' इत्यंशो नास्ति तत्पुस्तके तत्र पाठभेदाः—(१)—०युतं कुर्योद्वाळ०—॥

<sup>104</sup>a—109a. Readings quoted, from the printed Ed. of the VD. (Sri Velikatesvara Pr.).

<sup>104</sup>b—109b. Readings quoted, from the VD. from another and presumably better version, in T. A. G. Rao: Op. cit.

<sup>110-115.</sup> These quotations are all from T. A. Gopinatha Rao:

- (२क) - कुण्डलाभ्यामल०-। 'रूपमण्डने' (२ख) नास्ति।
- (२ग) सद्योजातं -- ०पाणिकम् ॥ २ ॥
- Sl. 3-5. 'रूपमण्डने' 111 कुत्र कुत्र विशेषः। तद्यथा-
- (४) जटाचन्द्रधरं कुर्यात्— —। वामदेवं—॥ (५) सर्वाछ०—रक्त०—॥ 'रूपमण्डने' प्रथमचतुर्थपादौ न स्तः ।
- Śl. 6—12. 'रूपमण्डने' कुत्र कुत्र भेदः। तद्यथा—
- (६श्कोके)— व्यदनं—। — ्कुण्डलमण्डिताम्॥ (७ल) यो वस्ते— गले—्कमालिकाम्॥
  - (ধ্বা पिङ्गाक्षं—॥ (९) —০कः —০कश्चेव पादस्तस्य नूपुरौ।—रूपकं कुर्यात्कालः—॥
- (१०) रिपोस्सहं —॥ (११) —च कपालञ्च—पाश एव च।—०व्यमिदं शक्षः —॥
- (१२) परशुः खड्गो दण्डश्रवारिमर्द्नः । शस्त्राण्येतानि वत्वारि दक्षिणेषु करेषु व ॥ अस्माकं मते, (७म-श्लोके) 'योऽनिशं,' तथा (१२) 'दण्डं' इत्युचितौ पाठभेदौ । (६-रलोकस्य प्रथमपादे) छन्दसश्च पातः परिहर्त्तन्यः ।
- 5ी. 13, 14. 'रूपमण्डन'। द्वेदो <sup>112</sup> नास्ति। द्वितीया-स्थलेषु तत्र प्रथमान्तपाठ इति विशेषः।
  - $\pm l$ . 15, 16. 'ख्पमण्डन'ात्  $^{113}$  कुत्र कुत्र भेदोऽस्ति ।
- (१९स)—मृत्युञ्जयं—०न्द्रभूषितम् ॥ (१६) —०मक्षमाला च दक्षयोः करयोस्समृतः । — —०कां वामे—मुद्राकरहृयः ॥
  - डी. 19. 'रूपमण्डन'ात् 114 किचिन्मात्रं भिन्नः। तद्यथा—
  - (१९) —०र्भुजो —०बाहुः—०पादाक्षपाणिकः । —०इस्तोऽसौ किरणाक्षस्त्रिलोचनः ॥
  - डी. 20. '- ( अक्ष्यन्तं ) महद्भयम् ॥ २०॥' इति मतेऽस्माकं पाठः कार्यः ।
  - Śl. 21, 22. 'रूपमण्डन'ात् 115 कुत्र कुत्र विशेषः।
  - (२१) विद्या कुर्याचित्र -। (२२) खड्गं धनुः शरं खेटं श्रीकण्ठं विद्यतं सुजैः॥
- 81. 25, 26. अस्माभिरनेकानि 'सदाशिव'ध्यानानि समासादितानि 116 । किन्तु ध्यानमेतत् न दृष्टपूर्वमासीत् । अपरध्यानान्यतुस्तय संशोधनं क्रियते ।

Op. cit., which represents the Rūpamanilana, in another and somewhat different version, apparently.

<sup>116.</sup> See the present writer's Monograph, Sadusiva worship in early Bengal: A Study in History, Art and Religion. J. P. A. S. B. (New Series), Vol. XXIX, 1933, No. 1.

(२५) पद्मासनं शिवाच्छायं a—। पञ्चवक्तं अभीःशक्तिः —॥ (२६) —०सूत्रञ्च—। इच्छाज्ञान[क्रिया]क्छस्रितनेत्रं टज्ञानतोऽर्णवम् ॥

सदाशिवस्तावत् ''गिरिजाऽभिन्नदेहः,'' ''ेड्च्छाज्ञानिकयाशक्ति-न्नयसंक्छसलोचनः,'' ध्यानान्तरेषु प्राप्यते । तथा 'ट्यानन्तु शङ्करादिच्छेत् मोक्षमिच्छेत् जनार्दनात्' इति स्मर्यते, तेन सदाशिवोऽपि 'ज्ञानार्णवः' भवितुमर्छति ॥

- डी. 30a. '(विष्णुधर्मोत्तरे॥)' इति गोपीनाथपादैरुक्तम् 117 । किन्तु दुर्भाग्य-वशात् भूयशोऽनुसन्धानं कृतविद्वरस्माभिरेतद्व ध्यानं तत्र अन्यत्र वा सर्वं न समुपलब्धम् । कुत्र कुत्रचित् (२७—३०)श्लोकानाम् आभासमात्रं वर्तते । तथापि गोपीनाथपादानां वाक्यं प्रामाण्यम् ।
  - Sl. 31, 32. 'रूपमण्डने' 118 अपि । कुत्र कुत्र भेदो दृश्यते—
  - (३१) '—वक्ष्ये उमया—। मातुलिङ्गं—धत्ते—॥' एतद्नन्तरं 'रूपमण्डने' श्लोकान्तरं 
    दृश्यते सोऽत्र परित्यको यथा—

'आलिङ्गन्वामहस्तेन नागेन्द्रं हितीये करे। इरस्कन्धे उमाइस्तो दर्पणं हितीये करे॥'

(३२ख) 'मृङ्गिरिटं—० न्निर्मासं नृत्यसंस्थितम् ॥'

Sl.~33,~34; 35a. 'कृष्णशङ्कर'ध्याने तथा 'कृष्णकार्त्तिकेय'ध्याने तु ग्रन्थ-स्यैतस्य महद्वैशिष्ट्यम् । नेदम् अन्यत्र कुत्रापि अस्माभिर्दृष्टपूर्वम् ।

Sl. 36—41. 'मत्स्यपुराण'ाद्व 1 19 विशेषोऽल्प एव । तद्यथा—

(३८)— —द्याद्गदास्तः । शहुः बैनेतरे —॥ (३९) — —मणिभूषणम् । दक्षिणाधैं— —०मर्द्धेन्दुकृतभूषणम् ॥ (४१) — कट्यर्थं कृत्तिवाससम् ।

Sl. 42, 43; 44—46; 47-48. ध्यानश्रयेष्वेतेषु च प्रन्थस्य वैशिष्ट्यं वर्तते । कुत्र कुत्रापि पाठानां संशोधनानि कार्याणि । तद्यथा—

Especially, see, Appendix II. शिवस्पवर्षनानि, Descriptions of Śiva, pp. 225—242; and Appendix VI. A. Description of Sadāśiva (Translation); B. (Detailed Rituals for Worship and) Description of Sadāśiva. पुराषीका सदाधिवपूजापद्वित:। (Translation), pp. 253, 54.

<sup>117.</sup> T. A. G. Rao : Op. cit.

<sup>118.</sup> Ditto.

<sup>119.</sup> Matsyapurāṇam (Vangavāsī Ed., Cal.), Adh. 260, Śl. 21a—27a; 27b is omitted.

( ४२ म्स्रोके ) 'तनुश्येक-नि॰--' (४४) 'ऋ(इवा)मुखगतः' 120 ।

(४६) 'वृवंविघोऽयं कर्त्तव्यः —०प्रदः॥' (४८) '(मृ)णालोर्द्धे' इत्युचिताः पाद्यः स्युः।

 $\pm 51$ .  $\pm 52$ ,  $\pm 53$  ;  $\pm 54$ ,  $\pm 55$ . 'रूपमण्डने'ऽपि  $\pm 24$  प्रायशः एवंरूपाः सन्ति । टीकाकृत्रिरपपाठाः शोधिताः ।

Sl. 56, 57. 'विष्णुधर्मोत्तरे'122 ध्यानमेतत् यथायथं प्राप्यते ।

डी. हं अन्नापि ग्रन्थस्य वैशिष्ट्यं वर्त्तते । कृष्णशङ्करयोः संयोगमूर्तीनामन्य-न्नाऽदर्शनात् । मन्ये, ५८ख-२लोकार्ढं 'त्रेया द्विजन्मनो बुघैः' ॥ इति पाठो भवेत् । तन्न 'द्विज' इत्यक्षरद्वयं तु निश्चितमेव ।

अ. 59, 60. 'शिष्टपरत्ने' उत्तरभागे, अ० १ इछो० २० आरभ्य, अनन्तरं, तथा अ० २ इछो० १३, १४ इत्येते दृष्टच्याः ।

श्र. 65, 66. 'शिव रव' उठ, अठ १ व्हलोठ ४२ आरस्य अनन्तरं, च द्रष्टव्याः । तत्र 'वीर्यंक' इतिनामा कोऽवि वृक्षो नास्ति । 'वीरिः, चीरः, चिरश्च' विस्वान्तरम् आयुर्वेदीय- ( वैयक- )निकण्टुषु 138 प्राप्यते । तेनाऽस्माभिः 'वीर्यंक'-पाठः प्रामादिको न वा निश्चेतुं नैव शक्यते । अन्यः 'वीरा'-तामछकी-तमाछोऽज्यस्ति निचण्टुषु । श्चुपविशेषोऽयं तक्षणकर्मणि अनुपयोगी ।

१३ १३ व. 'गृत्युञ्जप-विजय[ो ] कमात्।' इति पाठः स्यात्।

६४-८६ ; ८४-८९. 'मयसते' अ० ३३६छो० ४०—४२, तथा ४३—४५६छोकाः
 तुल्नीयाः । मन्ये, तस्मादेव ग्रन्थात् एते गृहीताः । तत्र पाठभेदाः—

(८३)—शिवायतम् ।— मानानि ॥ (८६) भूतगङ्गाग्नि०— । —सार्वकामिकं— ॥
﴿ १८, १८, १९. 'शि॰ र॰' उ॰ १४ , अ॰ २ २छो॰ ११३—११७क-श्छोकाः ; सथा
'मयमते' अ॰ ३३-२छो॰ ६२स—६३-२छोकाः तुछनीयाः । मन्ये, पुस्तकयोरेतयोः २छोका एते
गृहीताः । 'शिक्यरत्ने एकोनित्रिशाध्याये' (११३—११७क )२छोकानां च उछेखो दृश्यते ।

<sup>120.</sup> The सन् हिंगा and बासुल Amukha are the names of स्थान poses and स्थान postures for images. Cf. Silparatnam, Bk. 1, Adh. 46, Sl, 61. 'सन् कान संसुक्षं स्थानम्'.

<sup>121.</sup> T. A. Gopinatha Rao : Op. cit.

<sup>122.</sup> Ib.: Op. cit.

<sup>123.</sup> See राजनिवण्टसिहतो धन्यन्तरीयनिवण्टः । ग्रानन्दायमसंस्कृतययावित. ययादः १९। वक १८१८ । Also see, वनौषधिदर्पण । प्रभिनवनिवण्टु । राजदेदा श्रीविरजाचरव मुप्त काखतीर्थ कविमृत्यवक्रत । वितीय संस्करवा। वङ्गाब्द १३२४ ।

<sup>124.</sup> Also quoted in T. A. Gopinatha Rao: Op. cit., (but) from (a different version of) Śilparatna, Adh. 29.

. श्र. 139 133. 'मस्त्यपुराणे' 1858 अ० २६२, इस्रो० १३—१६**७, ब्रह्म**ाः ।

ंथ. 134-138. आदर्शपुस्तकं विना वथाशक्ति वस्तोकानां पाठसुदिः कियते, केवसं छिपिशासं वास्तुशास्त्रं च विचार्य । तयथा--

(११६१को०) कण[ं]कं सार्थह्रयं भागे [भागे]कश्चि(कं भि)त्तिका मता ।
द्विभागं वान्सरवृष्टं क्योता विद्वि(द्वि) सार्थकाः ॥ (१३६)
अर्थवंवम(वं) यास(साम)यद्वि — ॥ (१३७)
- ०पद्दि कार्या कर्णके तु भागं(ग)[र्थि]कम् ।
- १ त[त्] म(स)शङ्किते (संज्ञितम्) ॥ (१३८)

क्योत<sup>125b</sup> स्तावत् तत्यक्षिविशेषाकारोऽलङ्करणभेदः बन्धविशेषो था। तस्य वर्णम-व्यवहारादयः बास्तुशास्त्रेषु अनुसन्वेषाः। प्रन्थमध्ये भूषशः 'त'-कार-'न'-कार-'र'-काराणां परस्यरक्षान्तिरेव अस्माकं पाठोद्धारे मानम्।

 र्शि.
 1 क्री-46.
 'मस्त्यपुराणे' अ० २६२, ६—१२ खोकेन्यः उद्धृताः पृते ।

 विश्लेषस्य अल्प पृत्त । तद्वप्रस्थमवस्यम् संशोधनानि क्रियम्ते । तद्यथा—

(१४१श्वीके) 'वैरी'पाठः प्रामादिक एव, स्वतो वैरस्यजनकरवात् । तथा 'मस्त्यपुराणे' वेदी-पाठदर्शावात् 'वेदी'पाठोऽस्माभिरङ्गीकियते । '(१४४) स्वाणीसंतोषप्रिया।'

ही. 147, 148. 'मत्स्वपुराणे' स० २६२, १६-१८ खोका वृते । १९क-खोकाय-स्तावत् त्यकः तत्वया--'देवस्य यजनार्थन्तु पीठिका दश कीर्तिताः' ।

ही. 149, 150. तन्नैव वन्ये, १९-२० तथा १३-१६ छोका पृते । 'सवसत'स्य, व. अ० ३५स्थ२, ३छोकी अन्न स्थित—१५९-छोकस्य छायामावहतः।

र्री. 151, 152. 'रूपमण्डन'ादुद्धृताः किन्तु तत्मात् प्रथमखोकार्थः परित्यकः। तपथा—

र्श. 167b. मन्ये, "वृषमस्य (विभोरन्ते ) छिद्गे दृष्टि नियोजयेत्।" इति पाठः कार्यः।

lecture, s. v.

<sup>125</sup>a. Matsya-puranam (Va igavāsī Ed., Cal.). Adh. 262, Él. 13—:6a. 125b. For Kapota, and a kind of pigeon-shaped ornament or moulding used in Architecture, see P. K. Acharya: A Dictionary of Hindu Archi-

Sl. 168. तथा "पादं जानु — । स्थाननाशं — ॥" इति पाटः कार्यः।

\$1. 169. पाठाशुद्धिबहुलस्य श्लोकस्य संशोधनं, प्रतीकस्य वा आदर्शपुस्तकस्य दर्शनं विना सम्यक्तया कर्त्तुं नैव शक्यते । तथापि केवलं लिपिशास्त्रं विचार्य आद्यद्वितीय-पङ्क्तयोरेवं पाठोद्धारः क्रियते—''धात[ा] दिवं प्रति(थोऽ)तः कल्पनेऽस्य रूपं १

तत्पाद्युग्ममगमदथां(शौ) हरि[ई]रश्च।"

## सप्तमोऽध्यायः। (Chapter VII.)

अध्यायोऽयमेतस्य ग्रन्थस्य महान् विशेषः। 'जैनहरिवंशा'दी शासनदेवीप्रसृतीनां वर्णनानि प्राप्यन्ते। तथा 'जेमस् वार्जेस्' 126 प्रमुखाणां 'युरोपीय'पण्डितानां ग्रन्थ-प्रबन्धेषु जैनमूर्तीनां वर्णनान्युपरुभ्यत्ते। तेनालं पिष्टपेषणेन। बाहुल्यभिया च विरम्यते।

## अष्टमोऽध्यायः। (Chapter VIII.)

'रूपमण्डने'पि <sup>127</sup> किञ्जिदिन्नमेतद्रृपं ध्यानमस्ति । पादमेकं तस्मात् परित्यक्तं च । तद्यथा—

"— गौर्याः — — - निर्णयम् ।

'[ अक्षसूत्रं तथा पद्ममभयं च वरं तथा । ] — • नाश्रिता मूर्तिर्गृहे पूज्या श्रिये सदा ॥'

 $\pm 1.0$   $\pm 1$ 

'अप्रतीतोद्रमवारूपा ( अप्रतिमोद्रभवरूपा )— — ॥ १० ॥'

Śl. 13, 14. 'रूपमण्डने' 129 किञ्चिद्दभिन्ने ध्याने ।

Śl. 15b, 16, 17b. 'रूपमण्डन'ात् 130 किञ्चिद्रभिन्नानि।

र्टी. 18-20. 'रूपमण्डन'ात् <sup>181</sup> कियन्मात्रो विशेषः।

ही. 21; 22-23; 25. 'रूपमण्डने'ऽपि<sup>132</sup> सन्ति । तत्र तु २१श्लोकस्य विषयस्तावद्विनायकः । कारकव्यत्ययश्च कृतः । हेरम्बध्यानन्तु किञ्चिद्गभिन्नम् । वक्रतुण्डस्य तावद्ग ध्याने विशेषो नास्ति ।

Sl. 29; 30-34; 35. 'रूपमण्डने' 133 ऽपि सन्ति । विशेषेण भेदो नास्ति ।

<sup>126.</sup> For the important Article of James Burgess: Digambara Jaina Iconography, see Ind. Antiq. XXXII, 459, and Illustrations of Digambara Jaina Yakshas and Yakshinis, Ind. Antiq. XXXII, 464.

<sup>127-33.</sup> Quoted in T. A. Gopinatha Rao: Op. cit.

- 8ी. 36-42a. सर्वेऽपि श्लोकाः 'मत्स्यपुराणाद गृहीताः 134a अ० २६०, श्लोकाः ४५ख—५१। तथा 'शिल्परले' 134b, उत्तरभागे अ० २५, १२८ख—१३०श्लोकानां कुन्न कुन्नचित् ३६—३८क-श्लोकाः छाया अपि आद्धते । 'मत्स्यपुराण'ात् कुन्न कुन्न पाठभेदाः सन्ति । तथ्या—
- '(३६) कमलोदरवर्णामं—॥ (३७)—दण्डकैश्रीरकैर्युक्तं—। स्थापयेत् स्वेष्टनगरे अजान् द्वादश कारयेत्॥ (३८)—खर्वटे—। शक्तिः पाशस्तथा खड्गः—॥
  - (३९)-स्याद्थ चाभयदो-। केयूर-कटकोज्ज्वलाः॥ (४०)-प्रसारिता।
- (४१)—०वामे स्यात्—। —०पाशो—त्विसः॥ (४२क) वापि दक्षिणः स्यात्—।
- ही. 43-47b. पञ्चलीलया(जा?) न अस्माभिर्दृष्टपूर्वाः । अत्र, ग्रन्थस्य चान्यद्व वैशिष्ट्यम् । 'बृहद्ब्बह्यसंहितायां' <sup>135</sup> कानिचिद् वचनानि सन्ति । तत्र 'ल्लिता'दिदेवीनाम् उल्लेखः प्राप्यते, न तु तासां नामानि ।
  - Śl. 50; 52-58. 'ख्पमण्डने'ऽपि <sup>186</sup> सन्ति ।
- $\S 1.$  61-75a. 'विष्णुधर्मोत्तरे'  $^{137}$  यथायथमेव सन्ति । तत्र भेदा अकिञ्चित्करा एव तद्यथा—
- (६१ख) षड्भुजा ॥ (६२) विङ्गला भूषणोपेता । सुवं ॥ (६३क) —कुण्डी बिभ्रती । (६४) शुक्लेन्दु ॰ —जूटा शुक्का ॰ सख्या । वरदा ॥
- (६५क) शूलवण्टाः । (६६ख) पताका पात्रं ॥ (६७) — वण्टां क्रमकटन्त्वधः ।

135. नारदपाचरावान्तर्गता बृहद्वबह्मसंहिता। पाद॰ २, अ० ४।

तद्यथा-

''योऽहं सा मम लीला तु या लीला सीऽक्याहं पुनः।

पन्तरं नेव पत्थामि यथा वै भेषभेषिकोः॥ १५३॥

नित्याय भक्तयो हास्या लिलतादाः सुमङ्गलाः।

पष्टौ नित्यविहारस्य रसजाः कीतृको ज्वलाः॥ १५४॥''

Ānandāśram Skt. Series, No. 68.

136. See T. A. Gopinatha Rao: Op. cit.

137. Quoted in lb. Op. cit. (१) कमलमिति कां। (२) 'वर्षि— पान—।'। इति 'श्रीतस्त्रनिध'पाठः। 'विश्वधर्मीत्तर'पाठः।

<sup>134</sup>a. Matsya-purānam, Adh. 260 (Vangavāsī Ed., Calcutta.

<sup>134</sup>b. Silparatnam, TSS. II, Adh. 25.

—— तीक्ष्णां ——— ॥ (६८छ) — गदिनी — बिश्रती चाम्बुज्ञ — ॥ (६९) — अयान्वामे सा वेथं — । — महोदरी ॥ (७०छ) — अयान्वामे ॥ (७१) —— त्यूद्धं — । कल्कां ? — ॥ (७२छ) वंष्ट्रोप्रा — — — ॥ (७३) — कव्चं शरम् । अङ्कुशं — [ दक्षिणे ] त्वथ — ॥ — —०ईण्डं — चेति ।

(७४) — सा शिवरूपा च सिंहगा। — वर्त्तुल्ज्यक्षा — ॥ (७५क) — —०न्विता। एतेषां मध्ये (६८श्लोके) चिह्नितपाठायेव समीचीनो। तथा (७२, ७३)योः चिह्नितपाठाः एवोचिताः। (७३त्व) '[दक्षे] चाप्यथ' इत्यपि साधुः पाठोद्धारः।

र्शि. 76. 'विकारणम्' इति पाउं न साधु मन्ये। (विकरास्त्रम्) इति भवितुमुचित एव।

\$1. 77b, 78. 'रूपमण्डने' 1882 एवं पाठोऽस्ति । तद्यथा— "वीरेश्वरश्र — — धनुर्धरः । (॥77b)

वीणाइस्तत्रिशूला ( वीणात्रिशूलहस्तश्च ) (78%)

(78%)मातृणामग्रतो भवेत्॥

मध्ये च मातरः कार्या अन्ते तेषां विनायकः ॥ (॥७४)"

'मत्स्यपुराणे' अ॰ २६१, श्लो॰ ३८ख—३९ एवंरूपाः श्लोकाः सन्ति । यथा—

'विनायकञ्च कुर्वीत मातुणामन्तिके सदा ।

— - — जटाधरः ॥ (77b)

वीणाहस्तिश्चित्र्ज्ञी च (78हु)

(78°)मात्वां — — ॥"

'अभिलिषितार्थविन्तामणौ'1380 ३य-प्रकरणे, अ० १, छो० ८३७ एवं पाठाः सन्ति। यथा--

> ''वीरेश्वरो विधातच्यो मातृणामप्रतस्सदा । वीणात्रिञ्जूलहरूतश्च वृषारूढो जटाधरः ॥''

तत्र 'विरिश्वर'स्य कुत्रापि धनुर्बाणधरत्वं न सिध्यति । तथा वीणावादने इस्तद्वयस्यापि उपयोगात् , चतुर्इस्तैर्विशिष्टस्य 'वीरेश्वर'स्य बाणधारणासम्भवाच, अस्माकं मते—'धनुर्धरः' 'बाणं' इत्यपपाठौं । : तेन श्लोकार्धयोः पाठोद्धारस्तु एवं भवेत्—

(७७ल) 'वीरेश्वरश्च भगवान् — जटाधरः ॥ (७८क) वीणाहस्तस्त्रिञ्जलुख वरं चैव प्रका(श)येत् ।

<sup>138</sup>a. See T. A. Gopinatha Rao: Op. cit.

<sup>138</sup>b. Matsya-purāņam (Vaingavūsī Ed. Cal.).

<sup>138</sup>c. Abhilasitarthacintamani. MSS. No. 69 (Mysore, 1926). PartI.

Śl. 79; 80a; 81b. 'रूपमण्डने' वर्तन्ते । तत्र (८०क-४छोके) 'अक्षाब्जवीणायुस्तकं' इति छन्दोऽनुरोधात् समीचीनः पाठः ।

\$1. 84b; 85. अक्षवद्मपुस्तकाऽभयाः हि विन्यासमेदैः महालक्ष्मी-महाकाली-महासरस्वतीनामायुधानि । तेन पद्मोत्पल्योरुभयोरेव एकत्र अनुपयोगात् (८४ख-इलोकार्धे) 'अभयाक्षे' इति पाठो भवितुमुचितः । 'देवीमाहात्म्ये मार्कण्डेयपुराणीये' च देवीत्रयाणां लक्षणानि अनुसन्धेयानि ।

\$1. 86—89. 'विष्णुधर्मोत्तरे' 140 ३य-खण्डे अ० ७१ इस्रोकाः ८—११ प्रायशो वधायधम् उद्धृताः । तम्र पाठभेदाः यथा—

"(८६-इलोके) आलीढस्थानसंस्थाना ११ चतुःसिंहे रथे स्थिता ॥—(८७) १ सहगं धर्म च यादव । बाणचापे च कर्तव्ये । ॥

(८८) सुक्सुचो स्व तथा कार्यौ — वेदी ० — ० छ । — ० शक्ती व कर्तव्ये — ॥ (८६क) हस्तानां — — ० च्छान्तिकरः करः १। — महाभाग स् — ॥"

" 'विष्णुधर्मोत्तरे'\* पाठभेदाः यथा—'(८६ख) —०स्वासनस्था च चतुस्तिहे—॥ (८७)—खड्गश्चन्द्रश्च यादव ! । → शह्वपद्ये —॥ (८८क) खुक्खुचौ — तथोदककमण्डलू। (८९ख)—महाभाग ! —॥"

'वृत्तिहप्रासाद?'पाठभेदाः यथा—'(८६ख) —०स्थानसंस्थाना ॥ (८७क) खब्गं वर्म ध सर्वदा । (८८क) तथा दिन्यकमण्डलुः । (८६क) भजेच्छान्तिकरोऽवरः' । तेम अस्माक मते, पाठभेदान् सम्यक् विवार्य, एते समीचीनाः पाठोद्धारा यथा—

'(८७)—खड्गं चर्म —। बाणचापे च कर्तव्ये —॥ (८८क) सुक्सुचौ — बोदकमण्डलुः।

(८६) इस्तानां — करस्तु —। — महाभाग !—॥'

र्टी. 90-94. 'विष्णुधर्मोत्तर'ाइगुहीताः 141 किन्त्वन्तराऽन्तर। इलोकाश्च केचन परित्यक्ताः । यथा-

(९०) — चण्डी हेमाभा सा — ।
त्रिनेत्रा यौवनस्था च — — —
चारुपीनपयोधरा ॥ — — —

<sup>139.</sup> See T. A. Gopinatha Rao: Op. cit.

<sup>140.</sup> Ibid: Op. cit. \* (१) Both, quoted in the same. The VD is apparently a different version.

<sup>141.</sup> Quoted by T. A. Gopinatha Rao: Op. cit.

| (99)                                      | - — —बाहुविंशतिसंयुता।                                        |
|-------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
|                                           | शहुः —बाणशक्तिःपवीनपि ॥                                       |
|                                           | ]                                                             |
|                                           | — सा सदा शुभा ।                                               |
|                                           |                                                               |
| į–                                        | - <sup>-</sup> j                                              |
| [                                         | ]<br>]<br>]                                                   |
|                                           | —०क्रस्स्ब्यः — — ॥                                           |
| (९३) -                                    | — - रक्तभू०—।                                                 |
| <del>-</del>                              |                                                               |
| (88)                                      | याम्याङ्घ्रयाक्तान्त०— —ाङ्घ्रयाखीदगासरे।                     |
| -                                         | - — ०शस्त्रेयं चाशेषरिपुनाशिनी ॥                              |
| śl. 95—100.                               | 'रूपमण्डन'ाहगृहीताः <sup>142</sup> किन्त्वन्तराऽन्तरा त्यकाः। |
| <b>बुन्नचिद्ध भेदोऽप्यस्ति । तद्यथा</b> - | -                                                             |
| (99) -                                    | –०याः प्रतीहारान्कथ <b>ः</b> - ऋमात् ।                        |
| वेतालः व                                  | रदश्चेच— — ॥                                                  |
| (98)                                      | — कङ्कद्रश्चेव — — ।                                          |
| दृंष्ट्राननवि                             | कटास्यास्स्फुरदशनोद्वला ॥                                     |
| [                                         | ]                                                             |
| (९७)                                      | — चैव लट्टाङ्गमूर्ध्व — । [॥]                                 |
|                                           | —०तोऽपसव्ये करटः पुनः ॥ [ । ]                                 |
| (96)                                      | —— ० खेटं च — — । [ ॥ ]                                       |
| वामाप॰-                                   | — — <b>○नामकः ॥</b> [।]                                       |
| (99)                                      | तर्जनी वज्राङ्कुशे च दण्डं धूम्रक ईरितः । [॥]                 |
| -                                         | -०योगेदं०त्कङ्कदनामकः ॥ [ । ]                                 |
| (१००) ह                                   | ।र्जनी व त्रिशूलं व खट्टाङ्गं दण्ड एव व । [॥]                 |
|                                           | - नामभेदेन वामे दक्षे त्रिलोचनः (?) ॥ [ । ]                   |
| _                                         | ]                                                             |
| 'गोपीनाथ'पादोखृतानां '                    | रूपमण्डनीय'-पाठानां निर्भरयोग्यतया वयं ताननुसरामः             |
| तेनास्मन्मते एवंस्पाः नामभेदाः न          |                                                               |

<sup>142.</sup> Quoted by T. A. Gopinatha Rao: Op. cit.

- (९५ख) वेतालः करटश्लेव पिङ्गाक्षो भृकुटिस्तथा ॥
- (९६क) धूम्रकः कङ्कदश्चीव रक्ताक्षश्च सलोचनः।
- श्री. 101—106. 'हेमादिवतलण्डे' विष्णुधर्मोत्तर'ादुखृताः । कुत्र कुत्रापि
  पाठभेदाः सन्ति । केचन श्लोकास्त्यक्ताश्च । तत्र पाठभेदाः—
- (१०१क-अर्घश्चोके) दिव्यरूपाम्बरघरा— । (१०२) पृथक्चतु०—— सिंहासना —। सिंहासनस्थं कर्तव्यं— ॥
- ( १०३क )—महाभाग !— सा स्थिता।(१०४) —— तस्याधः—। —०श्रेष्ठ ! —०स्थितम्॥ "
- (१०५)— —०स्था राजन् —। तस्याश्र हो द्विज!॥ (१०६क) तत्पृष्टे कुञ्जरद्वयम्।
- डी. 107, 108. 'विश्वकर्मशास्त्र'ात् समुद्धृत इति प्रतीयते । तत्र भेदोऽज्यस्ति । क्षोकार्धं परित्यक्तं च । तद्यथा—
- (१०७क) कोल्लापुरं विनाप्यत्र —ोच्यते ।(१०८) की ततः । वामोध्वे —॥ [ बिम्रती मस्तके लिङ्गं पूजनीया विभूतये । ]
- 81. 109—117. ध्यानमेतत् प्रायेण 'मत्स्यपुराणीय 45 अ० २६२' 'कात्या-यनी'-ध्यानमनुवर्त्तते । सद्दशध्यानानि अन्यत्र च दृश्यन्ते, तद्यथा 'अभिलिषतार्थिनन्ता-मणौ' 146 'मयदीपिकायाम'पि 147 । तेन मूल्ड्यानस्यास्य सार्वभौमिकता ज्ञायते । पाठभेद-प्रदर्शनं पिष्टपेषणमाश्रमिति मत्वा तस्मात् विरमामः । केवलं (१०९ख-इलोकार्धोक्तस्य) 'त्रयाणामि देवानामनुकारानुकारिणी' इति विशेषणं, 'अभिलिषतार्थिनन्तामणौ' धतं 'शिवनारायणात्मिका'-विशेषणं च मनसि आकारयतीति प्रदर्शयामः ।
- Sl. 118. 'इस्तक'-शब्दस्यार्थस्तावत् पारिभाषिकः । 'करणं' 'मुद्रा' वाऽस्य समानार्थकशब्दौ । विनियोगश्च 'इस्तका'नामभिनये । तेन 'मस्तके'ति पाठो न कदापि अनुमोदनीयः ।

<sup>143.</sup> Hemādri: Caturvargacintā-maņi (Ed. Bibliotheca Indica).

<sup>144.</sup> See T. A. Gopinatha Rao: Op. cit.

<sup>145.</sup> Matsya-purāṇam. Adh. 262. (Vangavāsī Ed., Cal.).

<sup>146.</sup> Abhilasitārthacintāmaņi. MSS. No. 69 (Mysore, 1926). Prakaranam 3, Adh. 1, śl. 803–810.

<sup>147.</sup> T. A. Gopinatha Rao: Op. cit.

डी. 119, 120. 'अभिनयदर्पणे 148 निन्दिकेश्वरिविते' प्रथमश्लोको द्विराष्ट्रतो वर्त्तते । तथा द्वितीयार्घपरिवृत्त्या श्लोकान्तरं वारकमिस्त । श्लोकद्वयस्यतस्य उद्घारेण अस्मन्मते दाक्षिगात्यमूलकत्वं 'देवतामूर्त्तित्रकरण'स्य प्रमाणीभवति, प्रकारान्तरेण ।

यथाशक्ति सर्वेषामि अनेकेषां वा, पाठानां विचारं कृत्वा, ग्रन्थकृतो लिखनरीतिमिष-कृत्य किञ्चित् वक्तव्यमस्ति । 'देवतामूर्त्तिप्रकरणं' सङ्गलनमात्रमेव । यथेच्छं हि ग्रन्थकृता पुस्तकान्तरस्थानां ध्यानानां परिवर्त्तनं परिवर्धनं च कृतम् । तन्न तन्त्रोपासना-शास्त्रादिभिरनु-मोद्यते समर्थ्यते वा । तेनास्मन्मते शिल्पिनां कृते वर्णनमात्राण्येतानि, न तु ध्यानरूपाणि । तेन च सर्वथा मैतानि प्रत्यक्षरं ग्रहणयोग्यानि ।

अन्यद्वि वक्तन्यमस्ति—आद्र्शपुस्तकं प्रतीको वा भूयशः प्रमाद्बहुलोऽपपाठपूर्णश्र हम्यते । मन्ये, द्वितीयस्य आदर्शस्याभावात् पाठोद्धारो न सम्यक्तया सिध्यति ।

<sup>148.</sup> Nandikeśvara's Abhinayadarpanam (Ed., Manomohan Ghosh) CSS. No. 5, \$l. 37 and 247; 36.

#### CHAPTER VI

### THE CONTENTS OF THE DMP.

It now remains to give a short summary of contents of the work, which consists of eight, 8 chapters, Adhikāras.

Chapter I consists of 59, fifty-nine verses. section (sl. 1-10) deals with silā-parīksā, the examination and selection of suitable blocks of stone, timber etc., for the purpose of images (ślokas 2-9); the auspicious time for selecting such stone, wood etc. (sl. 10). The pratima-pramanam, the height of the superior, the medium and the inferior types of images in comparison with the height of (a) the temple, (b) the door, (c) the sanctum (il. 21-25); the height of images to be fitly worshipped in dwelling houses or outside dwelling houses, the laksanas, marks of inauspicious images and those of good ones. The omens and portents, adbhutas of different types viz., the heavenly divya, the atmospheric, antariksa and the terrestrial, bhauma (sl. 36-41); and the effects of the celestial omens on the king (\$\ilde{s}l.\ 42); the omens of lingas (3l. 43) and their special effects (sl. 44); the ominous signs of images and their effects (\$\delta l. 45-47\$); other kinds of omens (sl. 48, 49); and the effects differently of the various types of disturbances on the living beings (sl. 50-54a); the duration of their effects (54b); the propitiation or pacification of these disturbing omens (55, 56) and the effect of the same (57); instructions for commencement of journeys and for the entry of images etc. (58)?; the astronomical considerations for the installation of images (59).

Chapter II of *DMP*., dealing with the *pratimā-tāla-nirṇaya*, determination of the respective heights for images, consists of 33, thirty-three verses.

The first few verses (1—3) give the units for measurement, which increase in multiples of ten. The highest working unit is the  $t\bar{a}la$ .

Images vary in height from one  $t\bar{a}la$  to fifteen  $t\bar{a}las$  (\$\delta l. 4-13a); no images should be made of longer proportions. The respective proportions are given, of limbs in images of seven  $t\bar{a}las$  (\$\delta l. 13b-15) in images of seven and a half,  $7\frac{1}{2}$   $t\bar{a}las$  (\$\delta l. 16-18); in images of eight  $t\bar{a}las$  (\$\delta l. 19-21) and in images of eight and a half,  $8\frac{1}{2}$   $t\bar{a}las$  (\$\delta l. 22-24); and lastly in those of nine  $t\bar{a}las$  (\$\delta l. 25-32).

Chapter III of 28, twenty-eight verses begins with directions for plotting the ground-plan of buildings (\$\vec{sl}\$. 1, 2). The respective positions of the different deities in the general plan, devatā-pada-sthānam, are next given (\$\vec{sl}\$. 3—8). The presiding deities with respective positions in a plan of sixty-four plots, devatā-dristi-sthānam, are next given (\$\vec{sl}\$. 9—21). The directions (of the compass) to which the respective deities should face in temples, are next given (\$\vec{sl}\$. 24—27).

Chapter IV consisting of 67, sixty-seven verses, describe images of Brahman and his manifestations (\$\frac{\ell}{sl}\$. 1—7); of his consort (\$\frac{\ell}{sl}\$. 8); of the \$Vedas\$ and \$N\_T tyas\bar{a}stram\$; the position of other auxiliary deities in a temple for Brahman (\$\frac{\ell}{sl}\$. 14, 15); the eight attendants of Brahman (\$\frac{\ell}{sl}\$. 16—20).

The twelve forms of Sūrya are next described (\$\vec{il}\$. 21—34); the position of the subsidiary deities are next given (\$\vec{il}\$. 35—37) and the attendants of Sūrya (\$\vec{il}\$. 38—46).

The nine chief planets, navagrahas are described, next (\$\frac{1}{2}\$l. 48—58); as also the ten guardians of quarters, da\frac{1}{2}a-dik-p\bar{a}las.

Chapter V deals wholly with Viṣṇu and consists of 116, one hundred and sixteen verses.

The first few verses (\$\delta l.\$ 1—6) show the suitability of particular forms of Viṣṇu for particular castes. The conditions, when mutilated images are to be accepted or rejected, are next given (\$\delta l.\$ 7).

The next section on the twentyfour forms of Viṣṇu, Catur-viṃśati-mūrtayah, enumerates the distribution of the objects, held in hands, for the various forms (śl. 8—13) and the order of distribution (śl. 14).

The next is a long section (\$\delta l. 15\)—63) on the examination and selection of \$\delta lagrama\$ stones, \$\delta lagrama \delta ilagrama \

In the next subsection, cakra[viśeṣa]-lakṣaṇāni, the particular types of cakras are described (śl. 26—36); the differences in name according to colours and their particular merits (śl. 37—40); other kinds of cakras and their resultant merits in worship (śl. 41—43, 45—51) (śl. 44); the ten avatāras of Viṣṇu are described (śl. 52—60); the banning of exposure of cakras (śl. 61) and of the sales etc., of the same (śl. 62); the glorification of the Śālagrāma stone is next given.

In the following section, particular forms of Viṣṇu images are described—Vāmana (śl. 69—71); Rāma (śl. 72a); Ananta-Balarāma (śl. 75); Nṛṣiṇha (śl. 72—74, 77—82, 83—85); Nara-Varāha (śl. 76); Jalaśāyin (śl. 86—90); Vaikuṇṭha (śl. 91—93); Viśvarūpa (śl. 94—97); Ananta (śl. 98—101); Trailokyamohana (śl. 102—105); of Pannagāśana (śl. 64—68) and the distribution of auxiliary deities in Viṣṇu Temple (śl. 106—109) and the description of Viṣṇu's attendants (śl. 110—115).

Chapter VI of *DMP*. is a lengthy one, consisting of 169, one hundred and sixty-nine verses and describes the images of Rudra and the phallus, *linga*.

The first few verses give descriptions of Sadyojāta (śl. 1, 2); of Vāmadeva (śl. 3—5); of Aghora (śl. 6—12); of Tatpuruṣa (śl. 13); of Iśa (śl. 14).

Next, are described Mṛtyuñjaya (śl. 15, 16); Vijaya (śl. 17, 18); Kiraṇākṣa (śl. 19); Aghora? (śl. 20); Śrikaṇṭha (śl. 21, 22); Mahādeva (śl. 23, 24), Sadāśiva (śl. 25, 26).

Then are given descriptions, successively, of Ardhanārīśvara (Śl. 27—30); and Umā-Maheśvara (Śl. 31, 32); Kṛṣṇa-Śaṅkara (Śl. 33, 34); Kṛṣṇa-Kārtikeya (Śl. 35a); Śiva-Nārāyaṇa (Śl. 36—41); Hari-Hara-Pitāmaha (Śl. 42, 43); (Sūrya?)Hari-Hara-Pitāmaha (Śl. 44—46); Candrāṅka-Pitāmaha (Śl. 47, 48); Caṇḍabhairava (Śl. 49—51); Virūpākṣa (Śl. 52, 53); Tryambaka (Śl. 54, 55); Hari-Hara-mūrti (Śl. 56, 57).

From the union of Sankara and Kṛṣṇa, result 32, thirtytwo different varieties of images, which are not described, but are to be known from instructions.

The Lingas form the subject of an entire lengthy section (5l. 59-152); eight different metallic substances for making phalluses are first given (5l. 59); the proportions of metallic phalluses (5l. 60) and their varieties (5l. 61) and phalluses of jewels (5l. 62) are given.

Then, follow, the proportions of the stone *phalluses* ( $\pm l.$  69, 70); their various names ( $\pm l.$  70—74); the proportions of the *phalluses* to the size of the Temples ( $\pm l.$  75—78) and to the *sanctum* ( $\pm l.$  79—80); the size of the *phallus* ( $\pm l.$  81, 82); the divisions of a phallus ( $\pm l.$  82, 83).

The Nāgara-linga, its three classes and proportions (śl. 84—86); the Drāviḍa-linga, its classes and proportions (śl. 87—88); the Veśara-lingas are next described.

The Astrological considerations as regards Temples of the phalluses etc. (Śl. 90—94); the auspicious signs (Śl. 95); the clock-wise spiral and the colours which are conducive to happiness (Śl. 96); the method of marking lines on any phallus; the shape of the upper parts of phalluses (Śl. 98, 99); the bad signs of phalluses (Śl. 100) and the proportions of crystal and wooden phalluses (Śl. 101) follow, successively.

The next subsection is concerning  $B\bar{a}na$ -lingas. The places of origin of  $B\bar{a}na$  phalluses (śl. 102, 103); the selection of  $B\bar{a}na$ -lingas (śl. 104); the bad  $B\bar{a}na$ -lingas (śl. 105, 106); the conditions, when even pieces of stone are sacred (śl. 107); the sacredness of  $B\bar{a}nas$ , from any place whatsoever (śl. 108); the shape of  $B\bar{a}nas$  which give wealth, etc., (śl. 109-110); the sacredness of  $B\bar{a}nas$ , under all conditions (śl. 111—114); the merits of installing  $B\bar{a}nas$  (śl. 115—121); the glory of worshipping  $B\bar{a}nas$  having one to fourteen asras (śl. 122) are described, in order.

The characteristics of sacred tanks attached to Siva shrines (\$\vec{sl}\$. 123); the merits of taking baths in the same (\$\vec{sl}\$. 124a) and the sins for stepping across waters, with which Siva is washed (\$\vec{sl}\$. 124b); the procedure of circumbulating sacred shrines of deities (\$\vec{sl}\$. 125) and special restrictions with regard to Jaina shrines (\$\vec{sl}\$. 126); the directions to which the water conduit, \$pran\vec{ala}a\$, should face (\$\vec{sl}\$. 127); the characteristics of pedestals etc., (\$\vec{sl}\$. 128, 129) and conduits etc., (\$\vec{sl}\$. 129—132 and 150); and of sluices (\$\vec{sl}\$. 133) are given.

The diverse parts of a *Pitha*, base (śl. 134—138); the directions against making the *linga* or *pitha* too small or big (śl. 139) and defects for these (śl. 140) are described.

The varieties of Pedestals (\$\fointsilon l. 141,142) and the characteristics of the different Pedestals (\$\fointsilon l. 142—146) and their special qualities (\$\fointsilon l. 147—148); the directions for making Pedestals, to be of the same class with the phalluses (\$\fointsilon l. 149); the characteristics of Mukha-linga (\$\fointsilon l. 151) and the names of the different faces (\$\fointsilon l. 152) are described.

Next, are described, Siva Temples with one door ( $\hat{sl}$ . 153, 154) and with four doors ( $\hat{sl}$ . 155—157); and the Guardians facing the east ( $\hat{sl}$ . 158, 159), the south ( $\hat{sl}$ . 160, 161), the west ( $\hat{sl}$ . 162, 163) and the north ( $\hat{sl}$ . 164, 165); respectively; and lastly, the positions of the animal vehicles,  $v\bar{a}hanas$  for deities ( $\hat{sl}$ . 166, 167); the height of the images, to which, their respective  $v\bar{a}hanas$  should look up ( $\hat{sl}$ . 168).

Chapter VII, consisting of 74, seventy-four verses gives descriptions of the twentyfour Jaina Tīrthankaras and their attendant yakṣas and yakṣiṇīs. The names of the twenty-four Tīrthankaras (śl. 1—3); the respective bodily colours (śl. 4), their Dhvajas, flags (śl. 5, 6) and the Lunar mansions, Bhas of birth (śl. 7—9) for the different Jinas; and their birth-asterisms, Rāśis (śl. 10, 11) are given.

Next, follow, the names of the yakṣas, that attend upon the service of the Jinas, Jinopāsaka-yakṣas (śl. 12, 13); the attendant female deities to the Jinas, Śāsanadevīs (śl. 14—16).

The next subsection deals with descriptions of the yakṣas and the yakṣiṇīs for each particular Jina, Jina-yakṣa-jakṣiṇī-mūrtis—the male and the female attendants for the twenty-four Jinas being given in pairs (§1. 17—65).

There is a second twelve-handed variety of Cakreśvari, described (śl. 66—68a); as also the names for the eight attendants to the Vitarāga, the self-controlled one (śl. 68b, 69); and the characteristics of the eight attendants to Jinendra (śl. 70—73).

Chapter VIII and the last containing 112, one-hundred and twelve verses, concerns itself almost wholly with descriptions of female deities,  $Dev\bar{\imath}-m\bar{u}rti-lakṣaṇaṣ$ .

The opening verse (\$\hat{sl}\$. 1) gives the general description of the Image Gauri, \$Gauri-mūrtīnām sāmānya-lakṣaṇam; then follow the names of twelve different varieties of Gauri (\$\hat{sl}\$. 2), as well as their descriptions (\$\hat{sl}\$. 3—14); the deities in a shrine of Gauri (\$\hat{sl}\$. 15—17), and the attendants to Gauri (\$\hat{sl}\$. 18—20) have afterwards been described.

The next section (\$\fil.\$21—35) describes Gaņeśa (\$\fil.\$21) and his different forms, Heramba (\$\fil.\$22, 23), Gajānana (\$\fil.\$24), Vakratuņḍa (\$\fil.\$25), Ucchiṣṭa-gaṇapati (\$\fil.\$26), Heramba (\$\fil.\$27), Kṣipra-gaṇapati (\$\fil.\$28); the deities in a shrine of Gaṇeśa; the attendants of Gaṇeśa (\$\fil.\$30—35).

The following section (\$\delta l. 36-42\$) deals with Kartikeya; his twelve-handed form (\$\delta l. 36-40\$); the two-handed form (\$\delta l. 41a\$) and the four-handed form (\$\delta l. 41b, 42\$) are described.

The next section describes (\$\delta l. 43-46a\$) the five different forms of an entirely unknown female deity,  $Pa\ddot{n}cal\bar{\iota}lay\bar{a}$  (?) with the special characteristics of each particular form (\$\delta l. 44-47a\$).

The next section (\$\vec{sl}\$. 47b—58) consists of the group of nine female deities, Navadurgās; their names (\$\vec{sl}\$. 47b—49a); their individual characteristics (\$\vec{sl}\$. 49—58). This is followed by a description of Kṣetrapāla (\$\vec{sl}\$. 59, 60).

The next section (ŝl. 61—78) deals with the Mothers,  $M\bar{a}trs$ —who number eight (ŝl. 61—75), Bhairava (ŝl. 76), Gaņeśa (ŝl. 76) and Vīreśvara (ŝl. 77-78).

The next section describes the twelve different forms (\$\mathcal{d}\$. 79—S5) of Sarasvatī; their general character (\$\mathcal{d}\$. 79) and the particular characteristics of each, individually (\$\mathcal{d}\$. 80—85). The eighteen-handed form of Bhadrakāli is described, next (\$\mathcal{d}\$. 86—89).

The next section describes the twenty-handed form of Candi (\$l. 90—94) and the attendants of Candi (\$l. 95—100).

The deity, described next, is Laksmī (śl. 101-106). This is followed by Mahālakṣmī (śl. 107, 108). Then, is given, a description of the deity Kātyāyanī, with ten hands (śl. 109-117).

The use of postures and gestures (\$\delta l\$. 118); and of the movements of the hands and eyes for the purpose of (dramatic) expression (\$\delta l\$. 119); and the special function of the different parts of the body in Dance (\$\delta l\$. 120)—form the closing part. The last two (\$\delta l\$, 121-122) verses contain the author's apology for preparing the compilation, and the final benediction,

#### CONCLUSION

As has been clearly pointed out, the Devatā-mūrti-prakara.

nam of Sūtrabhṛt Maṇḍana, the Ātmaja, son of Śrikṣetra, is a

compilation.

The author has used many Texts which he has freely modified, that is, at his will he altered their readings. Such changes, as far as they concern the *Dhyāna ślokas*, are not authorised by the Tantra or Upāsana Śāstras. We can, therefore, take these verses at best, only as mere descriptions of images, for the guidance of artists and they are not to be taken too rigorously, or to be followed too literally.

The work demonstrates a striking spirit of rapprochement or mutual assimilation on the part of the different sects; even the Jaina deities are allotted a conspicuous place. Thus we have not only the well-known Hermaphroditic Umā-Maheśvara and the Ardha-Nārīśvara forms but also such composite forms as the Kṛṣṇa-Śaṅkara, the Kṛṣṇa-Kārtikeya.

Not only, we have such deities as Śiva-Nārāyaṇa, Hari Hara-Pitāmaha, (Sūrya?) Hari-Hara-Pitāmaha, Candrānka-Pitāmaha, Hari-Hara—revealing close admixture of Śiva, Viṣṇu, Brahman, Sūrya and Candra; but we are told of thirty-two different images formed by the combination of Kṛṣṇa and Śankara—which have not, unfortunately, been described (for fear of prolixity but they must be learnt from Brāhmaṇas). It is, however, doubtful if all the described images were actually worshipped. Sadāsiva Worship seems already to be extinct by the time.

Finally, my thanks are due to the learned Editor and the Publishers of this well-known Series, who invited me to write out this Introduction to the *DMP*. I have tried to do my work, as best as possible, in spite of the limitations of time and resources etc., at my disposal. I shall be highly gratified if it will be of any service to students of the subject.

31st Chaitra, 1341 B. E: SANTINIKETAN

HARIDAS MITRA

# देवतामूर्त्तिप्रकरणस्य

## विषयानुक्रमणी

-: \* :--

| विषयाः                                     | पश       | गङ्गाः | विषयाः                           |     | पत्राङ्का |
|--------------------------------------------|----------|--------|----------------------------------|-----|-----------|
| १। शिलापरीचाप्रतिमाप्र                     | माणगुणदे | ोषा-   | बहिरर्चनीयप्रतिमापरिमाणम्        | ••• | १९        |
| द्भृताधिकाराख्ये प्रथमाध्याये              |          |        | तत्र विशेषः                      | ••• | २०        |
| 3                                          |          |        | देवगृहभित्त्यादिनिर्णयः          | ••• | 11        |
| मङ्गलाचरणम्                                | •••      | \$     | गर्भगृहमानेन ज्येष्ठादिप्रतिमा-  |     |           |
| शिलापरीक्षा                                | •••      | \$     | कथनम्                            | *** | 28        |
| शिलाभेदेन कर्मभेदः शिलास्थितिकमेण प्रतिमा- | •••      | 8      | बहिरायतनस्थाप्या देवताः          | ••• | २३        |
|                                            |          | 19     | अञ्चभप्रतिमालक्षणम्              | ••• | 99        |
| विरोविधानम्<br>० २                         | •••      | 9      | ञ्चभप्रतिमालक्षणम्               | ••• | २५        |
| आकृतितो प्राद्यशिलाकथनम्                   | •••      |        | अद्भतम्                          | ••• | 99        |
| त्याज्य-शिखाकथनम्                          | •••      | 80     | दिज्याद्भुतम्                    | ••• | 28        |
| वर्णतो प्राह्मशिलाकथनम्                    | •••      | 39     | आन्तरिक्षाद्भुतम्                | ••• | ,,        |
| शिलाचाहरणक्षणः                             | •••      | 88     | भौमाद्भुतम्                      | ••• | २७        |
| प्रासादमानेनोद्ध् स्थज्येष्ठप्रतिमा        |          |        | एषां शान्तिनिवर्त्यानिवर्त्यत्व- |     |           |
| <b>छक्षणम्</b>                             | ***      | 23     | विकल्पः                          | ••• | 22        |
| कर्द्धं स्थप्रतिमाया मध्यमाधम-             |          |        | दैवोत्पाते राज्ञो विशेषः         | ••• | २९        |
| भेदकथ <b>नम्</b>                           | •••      | "      | लिङ्गादिवैकृतं तत्फलञ्ज          | ••• | 99        |
| आसनस्थोत्तमप्रतिमापरिमाणम्                 | •••      | १५     | तत्र विशेषः                      | ••• | ३०        |
| आसनस्थमध्यमाधमप्रतिमा-                     |          |        | अर्चावेकृतं तत्फलख               | ••• | ,,        |
| परिमाणम्                                   | •••      | १६     | अन्यानि वैकृतानि                 | ••• | 38        |
| द्वारमानेन ज्येष्ठप्रतिमापरिमाणम्          |          | १७     | उत्पातविशेषस्य प्राणिविशेषे      |     |           |
| मध्यमप्रतिमापरिमाणम्                       | •••      | 86     | फलदायकत्वम्                      | ••• | ३२        |
|                                            | •••      | 22     | उत्पातानां फळकालः                |     | ३३        |
| गृहपूज्यायाः प्रतिमायाः परिमाण             |          | 28     | एतेषां शान्तिः                   | ••• | "         |
| देवगृहोचितप्रतिमापरिमाणम्                  |          | ,,     | शान्तिफलम्                       | ••• | 27        |
| La Callanain man and                       |          | 40     | 1                                |     |           |

| विषयाः                           | पन्नाङ्काः | विषयाः                   |       | पत्राङ्काः |
|----------------------------------|------------|--------------------------|-------|------------|
| २। प्रतिमातालनिर्णयाधिका         | राख्ये     | ब्रह्मायतनेऽन्यदेवतापदम् | ***   | ६२         |
| द्वितीये—[४२—५१]                 |            | बह्मप्रतीहाराः           | •••   | 93         |
| माननिर्णयः                       | ४२         | द्वादश सूर्यमूर्तयः      | •••   | <b>£8</b>  |
| तालमानकथनम्                      | 88         | (१) सधामा                | •••   | ६५         |
| तालमानेन मूर्तीनां कर्त्तव्यता   | 84         | (२) मित्रः               | •••   | 13         |
| तालानुसारेणावयवमानम्-            |            | (३) अर्यमा               | •••   | 99         |
| सप्ततालेऽवयवमाननिरूपणम्          | 8<         | (४) रुद्रः               | •••   | 99         |
| मध्यमसप्ततालेऽवयवमाननिरूपणम्     | 86         | (५) वरुणः                | •••   | 39         |
| अष्टतालेऽवयवमानम्                | ,,         | (६) सूर्यः               | •••   | 23         |
| मध्यमाष्टतालेऽवयवमानम्           | ५०         | (७) भगः                  | •••   | 93         |
| नवतालेऽवयवमानम्                  | "          | (८) विवस्वान्            | •••   | ६६         |
| ३।प्रतिमापद्स्थानद्वष्टिस्थानाधि | कारा रूये  | ९) पूवा                  | •••   | 11         |
| तृतीये—[ ५२—५८ ]                 | 15         | (१०) सविता               | • • • | 99         |
| देवतापदस्थानम्                   | 42         | (११) त्वष्टा             | •••   | **         |
| देवताइष्टिस्थानम्                | ૧૪         | (१२) विष्णुः             | •••   | 33         |
| देवतास्थापने दिङ्निर्णयः         | 90         | सूर्यायतनम्              | •••   | Ęw         |
| ४। ब्रह्मसूर्यनवग्रहदशदिक्पा     | -राधिर     | सूर्यप्रतीहाराः          | •••   | ६८         |
| काराख्ये चतुर्थे—[ ५६—७          |            | नवप्रहाः—                |       |            |
| विश्वकर्मा                       | ٦ ]        | चन्द्रः                  | •••   | ६९         |
| ***                              | 99         | भौमः                     | ***   | 99         |
| कमलासनः                          | "          | बुध:                     | •••   | 60         |
| पितामहः                          | <b>4</b> ? | बृहस्पतिशुकौ             | •••   | ,,         |
| महा                              | 23         | शनिः                     | •••   | 99         |
| सावित्री                         | 29         | राहुः                    | •••   | ७१         |
| त्रसचेदः                         | 99         | केतवः                    | •••   | "          |
| रुतानेत:                         | "          | ग्रहमूत्तीं साधारणविधिः  | •••   | . ,,       |
| सामवेद:                          | ;;<br>{{   | दशदिक्पालाः—             |       |            |
| अथर्ववेदः                        |            |                          |       | in 0       |
| नत्यवास्त्रम                     | <b>92</b>  | ्रहन्द्रः<br>अग्निः      | ***   | m §        |
| braunked                         | 99         | जास्                     | ***   | ģ\$        |

### [ 3 ]

| विषयाः                               | पत्राङ्काः                              | विषयाः                         | पन्न | ाड्डाः |
|--------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------|------|--------|
|                                      | ७२                                      | (१८) अच्युतः                   | ***  | 99     |
| 0 10                                 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | (१९) वामनः                     | •••  | 22     |
|                                      | ••• 33                                  | (२०) नारायणः                   | •••  | 22     |
|                                      | ))                                      | (२१) पद्मनाभः                  | •••  | >>     |
|                                      | 53                                      | (२२) उपेन्द्रः                 | •••  | 99     |
| <b>ई</b> शानः                        | ७३                                      | (२३) हरिः                      |      | ,,     |
|                                      | नेनाजेग्राधा-                           | (२४) कृष्णः                    | •••  | "      |
|                                      |                                         | चतुर्विशतिमूर्तीनामायुधन्यासह  | मः   | 99     |
| काराख्ये पञ्चमे—[ ७४                 |                                         |                                |      |        |
| वर्णविशेषेषु मूर्तिभेदेन विष्णोः     | शुम-                                    | शालग्रामशिलापरीचा —            |      |        |
| दायकत्वम्                            | 68                                      | आकृतितो ग्राह्यशिलालक्षणम्     | •••  | 90     |
| अवस्थाभेदेन मूर्तीनां प्राद्यापाद्यत | त्वम् ७५                                | प्रमाणतो प्राह्मशिलालक्षणम्    | •••  | 96     |
| विष्णोश्चतुर्वि'शतिमूर्तयः—          | 15                                      | त्याज्यशिलालक्षणम्             | ***  | 21     |
| (१) केशवः                            | '94                                     | तम्र प्रतिप्रसवः               | ***  | 23     |
| (२) मधुसूदनः                         | *** 35                                  | वर्णभेदात् फलभेदनिरूपणम्       | ***  | ७९     |
| (३) सङ्कर्षणः                        | 33                                      | वर्णभेदात् संज्ञाभेदः          | ***  | 33     |
| (४) दामोदरः                          | ;;                                      | चक्रप्रमाणम्                   | ***  | 33     |
| (५) वास्रदेवः                        | ••• 33                                  | चक्रविशेषलज्ञणम्—              |      |        |
| (६) प्रचन्नः                         | 13                                      | वास्रदेवः                      | •••  | 60     |
| (७) विष्णुः                          | ••• 13                                  | सङ्कर्षणः                      | •••  | 23     |
| (८) माधवः                            | ••• 33                                  | प्रचुन्नः                      | •••  | 33     |
| (९) अनिरुद्धः                        | ••• );                                  | अनिरुद्धः                      | ***  | "      |
| (१०) पुरुषोत्तमः                     | *** 33                                  | एतेषां पुजाधिकारिणः            | ***  | "      |
| (११) अधोक्षजः                        | 33                                      | त्रिचक्र <b>ळक्ष्मीनारायणः</b> | •••  | 68     |
| (१२) जनार्दनः                        | ;;                                      | मधुसूदनः                       | ***  | 23     |
| (१३) गोविन्दः                        | 33                                      | दामोदरः                        | ***  | ,,     |
| (१४) त्रिविकमः                       | *** 33                                  | द्विचकलक्ष्मीनृसिंहः           | •••  | 99     |
| (१५) श्रीधरः                         | 33                                      | द्विचक्रपुरुषोत्तमः            | •••  | ,,     |
| (१६) ह्रषीकेशः                       | 33                                      | एकचके वर्णकृतो विशेषः          | •••  | >>     |
| (१७) नृसिंहः                         | *** 33                                  | वर्णक्रमेण चक्रनामानि          |      | . ८२   |
|                                      |                                         |                                |      |        |

### [8]

| विषयाः                      |     | पत्राङ्काः | विषयाः                    | पत्राङ्काः |   |
|-----------------------------|-----|------------|---------------------------|------------|---|
| यथाक्रममेतेषां फलम्         |     | ८२         | नरसिंहः                   | ٠ ۶        | 0 |
| द्विचके चक्रनिबन्धनो विशेषः | ••• | 99         | प्रकारान्तरम्             | ۰۰۰ ۶      | ? |
| यथाक्रममेतेषां फलम्         | ••• | 99         | जल्ञायी                   | *** ,,     | , |
| चक्रान्तराणि                |     | ८३         | बैकुण्ठः                  | ٠ ۶        | 2 |
| हरिः                        | ••• | 39         | विश्वरूपः                 | ٠ ٩        | 3 |
| प्ततपूजाफलम्                | ••• | 19         | अनन्तः                    | *** ),     | , |
| <b>न्</b> सिं <b>ड</b> ः    | ••• | ,,         | त्रैलोक्यमोहनः            | ٠ ۶        | 8 |
| कपिलरुसिंहः                 | ••• | SS         | विष्ण्वायतनम्             | ٠ ۶        | ٩ |
| <b>स्त्रांनम्</b>           | ••• | "          | विष्णुप्रतीहाराः          | **** 33    |   |
| <b>ह</b> यग्रीवः            |     | ,,         |                           |            |   |
| मत्स्यः                     | ••• | 39         | ह । रुद्रमूर्ति-लिङ्गाधिव |            | _ |
| जनार्दनः                    | ••• | 19         | [ 80-130                  | ]          |   |
| कूर्मः                      | ••• | ८५         | शिवमूर्तयः—               |            |   |
| वराहः                       | ••• | 22         | सचोजातः                   | ٠ ٩        | 0 |
| नरसिंहः                     | ••• | "          | वामदेवः                   | , 9        | 6 |
| वामनः                       | ••• | 22         | अघोरः (१)                 | *** 99     | , |
| जामद्गन्यः                  | *** | >9         | तत्पुरुषः                 | ۰ ۶        | 9 |
| कौशस्यानन्दनः               | *** | "          | <b>ईशानः</b>              | *** );     | , |
| <b>बुद्धः</b>               | ••• | ८६         | मृत्युञ्जयः               | *** 33     | , |
| कल्की                       | ••• | "          | विजयः                     | *** 33     | , |
| चक्रप्रतिष्ठानिषेधः         | ••• | 69         | किरणाक्षः                 | *** 33     | , |
| चक्रविक्रयादिनिषेधः         | ••• | ***        | अघोरः (२)                 | १०         | 0 |
| चक्रप्रशंसा                 | ••• | 29         | श्रीकण्ठः                 | ••• );     | , |
| मूर्तिविशेषाः               |     |            | महादे <del>वः</del>       | *** 35     | , |
| Zicinaciai.                 |     |            | सदाशिवः                   | *** 33     | , |
| पत्रगाशनः                   | ••• | 69         | अर्धनारीश्वरः             | 33         | • |
| वामनः                       | ••. | ८९         | उमामहेश्वरी               | १०         | 8 |
| रामः                        | ••• | "          | कृष्णशङ्करः               | *** 55     | , |
| नरवराहः                     | ••• | "          | कृष्णका त्तिकेयः          | *** 55     | , |
| प्रकारान्तरम्               | ••• | ९०         | <sup>।</sup> शिवनारायणः   | *** 31     | , |

## [ & ]

| विषयाः                                |       | पत्राङ्काः                              | विषयाः                          | (              | <b>म्याङ्काः</b> |
|---------------------------------------|-------|-----------------------------------------|---------------------------------|----------------|------------------|
| <b>इ</b> रिइरपितामहः                  | •••   | १०२                                     | तिथ्यानयनम्                     | •••            | ११९              |
| सूर्यं हरिहरपितामहः                   | •••   | १०३                                     | प्रशस्त्रचिह्नम्                | •••            | ,,               |
| चन्द्राङ्कपितामहः                     | •••   | 99                                      | छिङ्गे रेखाकरणम्                | •••            | 39               |
| चण्डमेरवः                             |       | "                                       | <b>छिङ्ग</b> शिरोवर्त्तनम्      | •••            | 22               |
| विरूपाक्षः                            |       | १०४                                     | दुष्टलिङ्गलक्षणम्               | •••            | १२०              |
| <b>त्र्यस्वकः</b>                     | •••   | १०४                                     | स्फाटिकछिङ्गमानम्               | •••            | ,,,              |
| <b>धरिहरमृत्तिः</b>                   | •••   | ,,                                      | बाणिङङ्गोत्पत्तिस्थानानि        | •••            | 99               |
| लिङ्गानि—                             |       |                                         | बाणलिङ्गपरीक्षा                 | •••            | १२१              |
| धातुलिङ्ग <b>मानम्</b>                | •••   | १०५                                     | वर्ज्यबाणलिङ्गानिः              | •••            | 99               |
| धातु <del>लिङ्ग</del> नामानि          |       | १०६                                     | स्थानविशेषोत्पन्नपाषाणस्यापि ।  | रूयत् <b>व</b> | Ą ",             |
| धातुलिङ्गे विशेषः                     | •••   | 99                                      | यथातथाऽवस्थितस्यापि बाणस्य      | प्राशस्त       | यम् "            |
| रत्निङ्गम्                            | • • • | 99                                      | भोगदबाणलक्षणम्                  | •••            | "                |
| दारविङ्गमानम्                         | •••   | १०७                                     | सर्वावस्थास्वपि बाणस्य पुज्यत्व | म्             | १२३              |
| दारविष्कृनामानि                       | •••   | 906                                     | बाणस्थापनप्रशंसा                | •••            | 39               |
| <b>छिङ्गोचितवृक्षाः</b>               | •••   | 33                                      | एकास्नादिबाणमाहात्म्यम्         | •••            | १२३              |
| वृक्षाणां लक्षणोद्धारः                | •••   | ; · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | <b>शिवतीर्थोदकलक्षणम्</b>       | •••            | "                |
| <b>लिङ्गोचितगृहाणि</b>                | •••   | , ,,                                    | शिवतीर्थोदकस्य पुण्यजनकत्वम्    | •••            | "                |
| शैललिङ्गमानम्                         | •••   | 33                                      | शिवतीर्थोदकळङ्घने प्रत्यवायः    | ***            | 39               |
| <b>शैल्लिक्सनामानि</b>                | •••   | ११०                                     | प्रदक्षिणनियमः                  | •••            | 29               |
| प्रासादमानेन छिङ्गमानम्               | ***   | "                                       | जैनदेवाछये विशेषः               | •••            | 99               |
| गर्भगेहमानेन छिङ्गमानम्               | •••   | 888                                     | प्रणास्रदिङ्नियमः               | •••            | १२४              |
| <b>छिङ्गविस्तारः</b>                  | •••   | ११२                                     | पिण्डिकालक्षणम्                 | •••            | 22               |
| लिङ्गस्य ब्रह्मादिभागाः               | •••   | ११३                                     | तस्याः स्वजातिकर्त्तव्यत्वम्    | •••            | >>               |
| नागरलिङ्गानि                          | •••   | "                                       | मतान्तरम्                       | •••            | >>               |
| द्राविडलिङ्गानि                       | •••   | 558                                     | पीठानां सन्धिस्थानम्            | •••            | 33               |
| वेशरिक्सानि                           | •••   | ११५                                     | नालमध्ये कर्णसन्धेनिषेधः        | •••            | "                |
| लिङ्गप्रासादोचित <b>नक्षत्रानयनम्</b> | •••   | 73                                      | प्रणालभागकथनम्                  | •••            | "                |
| तस्करार्धशानयनम्                      |       | ११६                                     | मेखला                           | •••            | "                |
| भनर्ण-योन्यानयनम्                     | •••   | ११७                                     | स्रातविधानम्                    | •••            | "                |
| वारानयनम्                             | •••   | ११८                                     | पीठम्                           | •••            | \$50             |

| विषयाः                                |      | पन्नाङ्काः | विषयाः                     |              | पत्राङ्काः |
|---------------------------------------|------|------------|----------------------------|--------------|------------|
| <b>ळिडूपीठ्योर्न्य्नाधिक्यनि</b> षेधः | •••  | 239        | जिनानां वर्णाः             | ***          | १३२        |
| तयोन्यूंनाधिक्ये दोषः                 |      | ,,,        | जिनानां ध्वजाः             | ***          | 233        |
| पीठिकाभेदास्तन्नामानि च               | ,    | ,,,        | जिनानां नक्षत्राणि         | ***          |            |
| पोठिकालज्ञणम्—                        |      |            | जिनानां जन्मराशयः          | ****         | 538<br>ii  |
|                                       |      |            | जिनोपासकयक्षनामानि         | •••          |            |
| स्थण्डिला                             | •••  | १२६        | जिनानां शासनदेवताः         | •••          | 23         |
| <b>मण्डला</b>                         | •••  | "          |                            |              | 77         |
| पूर्णचन्द्रा                          | •••  | 99         | <b>*यद्माणां शासनदेवता</b> | ानाञ्च लद्मण | ाम्—       |
| बद्धा                                 | •••  | "          | गोमुखः                     | •••          | १३५        |
| पद्मा                                 | •••  | "          | चक्रेश्चरी                 | •••          | 33         |
| अर्धचन्द्रा                           | •••  | ,,         | महायक्षः                   |              | ,,         |
| त्रिकोणा                              | •••  | >>         | अपराजिता                   | •••          |            |
| पीठिकाफलम्                            | •••  | ,,         | त्रिमुखः                   |              | -          |
| पीठिकानां स्वजातिकर्त्तन्यता          | •••  | १२७        | दुरितारिः                  | •••          | "<br>?३६   |
| प्रणालव्यवस्था                        | •••  | -          | यक्षनायकः                  | ***          |            |
| मुखिक्रम्                             | •••  | 99         | कालिका                     | •••          | "          |
|                                       | •••  | ,,         | तुम्बरः                    | •••          | 99         |
| एकद्वारिवायतनम्                       | •••  | "          | महाकाली                    | •••          | "          |
| चतुर्मुं सिशवायतनम्                   | •••  | १२८        | कुछमः                      | •••          | "          |
| पूर्व प्रती हारी .                    | •••  | ,,         | व्यामा                     | •••          | 22         |
| दक्षिणप्रतीहारौ .                     | ••   | ,,         | मातकः                      | ***          | १३७        |
| पश्चिमप्रतीहारौ .                     | ••   | ,,         | शान्ता                     | •••          | 33         |
| उत्तरप्रतीद्वारी .                    | ••   | १२९        | विजयः                      | •••          | 93         |
| वाहनविधानम् .                         | • •  | ,,         | मृकुटिः                    | •••          |            |
| वाहमहष्टिक्यमम् .                     | ••   |            | <b>य्युगटः</b><br>अजितः    | ***          | "          |
| 2 22 2                                |      |            |                            | •••          | 22         |
| ७। जिनमूर्त्ति चतुर्विशतिय            |      |            | <b>उतारका</b>              | •••          | 22         |
| धिकारारूये सप्तमे—[१३१-               | -{88 |            | नद्या<br>अशोका             | •••          | १३८        |
| चतुर्विंशतितीर्थंडुराः                |      |            | त्रशाका<br>यक्षेट्         | •••          | 99         |
|                                       |      | 141.       | न्त्र द्                   | •••          | 99         |

<sup>\*</sup> अत पुंताचकाः शब्दा यचाभिधायकाः स्त्रीवाचकाः श्रासनदेवताभिधायकाः ।

| विषयाः                  |     | पत्राङ्काः   | विषयाः                                | q   | त्राङ्काः |  |  |  |
|-------------------------|-----|--------------|---------------------------------------|-----|-----------|--|--|--|
| मानवी                   | ••• | १३८          | ८। देवीमूर्त्तिलक्षणाधिकाराक्येऽष्टमे |     |           |  |  |  |
| <b>डुमारः</b>           | ••• | 99           | [ {88-{\$=}                           |     |           |  |  |  |
| प्रचण्डा (टी॰)          | ••• | 99           | गौरीमूर्तीनां सामान्यस्थणम्           |     | 588       |  |  |  |
| वण्युखः                 | ••• | 99           | गौरीनामानि—                           |     |           |  |  |  |
| विदिता                  | ••• | १३९          | उसा                                   | ••• | 588       |  |  |  |
| पाताल:                  | ••• | 99           | पार्वसी                               |     | ÿy        |  |  |  |
| अडुवी                   | *** | "            | गौरी                                  | ••• | 586       |  |  |  |
| किन्नरः                 | ••• | 99           | <b>छ</b> छिता                         | ••• | őó        |  |  |  |
| कन्द्रपाँ               | ••• | 99           | श्रिया                                |     | 55        |  |  |  |
| गरुड:                   | ••• | 99           | कृष्णा                                | ••• | 99        |  |  |  |
| निर्धाणी                |     | 19           | हिमवन्ती                              | *** | èч        |  |  |  |
| गन्धर्यः                | ••• | \$80         | रम्भा                                 | ••• | 99        |  |  |  |
| ৰভা                     | ••• | 99           | सावित्री                              | ••• | 584       |  |  |  |
| यक्षेट्                 | ēée | 99           | ज़िखण्डा <b></b>                      | ••• | 99        |  |  |  |
| धारिणी                  | ••• | 99           | तोतला                                 | *** | 99        |  |  |  |
| कुवेरः                  | ••• | = 99         | त्रिपुरा                              | ••• | 99        |  |  |  |
| धरणप्रिया               | ••• | 99           | गौर्यायतनम्                           | ••• | ÿy        |  |  |  |
| वरुण:                   | *** | 99           | गौर्याः प्रसीहाराः                    | ••• | 580       |  |  |  |
| वरदन्सा                 | *** | 585          | गणेशः                                 | ••• | 588       |  |  |  |
| मृकुटिः ( यक्षः )       |     | 99           | हेरत्यः                               | *** | \$84      |  |  |  |
| गान्बारी                | #   | 99           | गुजानमः                               | ••• | 99        |  |  |  |
| गोमेवः                  | ¥46 | 59           | वक्रतुण्डः                            | *** | 840       |  |  |  |
| अम्बिका                 | ••• | 99           | उ <del>च्छिट</del> ्रगणपतिः           | ••• | 99        |  |  |  |
| पार्श्वः                | ••• | १४२          | हेरम्बः                               | ••• | "         |  |  |  |
| पद्मावती                | ••• | 33           | <b>क्षिप्रगणपतिः</b>                  | *** |           |  |  |  |
| मातङ्गः                 | *** | "            | गणेशायतनम्                            | ••• | . 545     |  |  |  |
| सिद्धायका               | ••• | 39           | गणेशप्रतीद्वाराः                      | ••• |           |  |  |  |
| द्वितीयभेदेन चक्रेश्वरी | ••• | "            | कार्त्तिकेयः                          | *** | १९२       |  |  |  |
| जिनप्रतीहाराः           | ••• | <b>68</b> \$ | द्वादशभुजकार्त्तिकेयः                 | *** | १५३       |  |  |  |
| एवां स्वरूपम्           | *** | 17           | द्विमुजकार्त्तिकेयः                   | *** | •         |  |  |  |

| विषयाः             |       | पत्राङ्काः                                   | विषयाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       | पत्राङ्काः |
|--------------------|-------|----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|------------|
| वतुर्भुजकात्तिकेयः | • • • | १५३                                          | महावाणी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       | १५९        |
| पञ्चलीलयाः         | •••   | १९४                                          | भारती                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •••   | १६०        |
| नवदुर्गः—          |       |                                              | सरस्वती                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       | 33         |
| महालक्ष्मीः        | •••   | १९५                                          | आर्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       | 99         |
| <b>जन्दा</b>       | •••   | 29                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •••   | 9)         |
| क्षेमङ्करी         | •••   | **                                           | ब्राह्मी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ***   |            |
| सर्वती             | •••   | 99                                           | महाधेनुः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •••   | 33         |
| महरण्डा            | •••   | "                                            | वेदगर्भा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •••   | <b>99</b>  |
| भ्रमणी             |       | 966                                          | ईश्वरी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •••   | 93.        |
|                    | ***   | १५६                                          | महालक्ष्मीः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •••   | 99.        |
| सर्वमङ्गला         | •••   |                                              | महाकाली                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •••   | 22         |
| रेवती              | •••   | 22                                           | महासरस्वती                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •••   | 33         |
| <b>इ</b> रसिद्धिः  | •••   | "                                            | भद्रकाली                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       | 99.        |
| क्षेत्रपालः        | ***   | 27                                           | चण्डी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       | 268        |
| मातरः—             |       | 175                                          | Total Control of the | ***   |            |
| ब्राह्मी           | •••   | 260                                          | चण्डिकाप्रतीहाराः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •••   | १६२        |
| माहेश्वरी          | •••   | 33 23 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 | <b>छक्ष्मीः</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •••   | 99         |
| कौमारी             | •••   | 39.                                          | महा <b>लक्ष्मीः</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •••   | १६४        |
| वैष्णवी            | •••   | १५८                                          | कात्यायनी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       | "          |
| वाराही             |       | . 33                                         | नृत्ये संस्थानवैशिष्ट्यम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ***   | १६६        |
| पेन्द्री           | ***   | 29                                           | हस्तादीनां रसाभिव्यञ्जकता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ***   | 288        |
| चामुण्डा           |       | >>                                           | नृत्ये आस्यादीनां प्रातिस्विका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | वेषय- |            |
| चण्डिका            | •••   | १५९                                          | निरूपणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       | १६७        |
| द्वादश सरस्वत्यः—  |       |                                              | ग्रन्थकृतः स्वाहङ्कारपरिहारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | •••   | 99         |
| महाविद्या          |       | १५९                                          | प्रनथसमाप्तिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       | 99         |
| 1611401            | •••   | 611                                          | 4.4641141                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |            |

### विषयानुक्रमणी समाप्ता।

# ग्रन्थकर्त्तुर्मङ्गलाचरणम्

[आदौ यः सूत्रधारित्रभुवनरचनासूत्रलच्यस्य(स्व?)रूपो येनेदं देवदैत्योरगधरिणतलं पर्वताकाशरूपम् । सृष्टं चित्रं विचित्रं जगदिति सकलं जन्तुवृत्तादिसर्वं वन्योऽसौ सृष्टिकर्त्ता सुरदनुजनरैः सर्वविद्याधराद्यैः ॥]

# देवतामूर्तिप्रकरणम्

### प्रथमोऽध्यायः

AND DONS

ॐ नमो गणेशाय [ अथ शिलापरीक्षा ]

धातुरत्नशिलाकाष्टचित्रलेपसमुद्भवम् । यद्भृपं विधिवत्तस्य विधिं वच्यामि वस्तुनः ॥१॥ एकवर्णा घना स्निग्धाऽऽमूलाम्रादार्जवान्विता । अजघण्टारवाघोषा सा पुंशिला प्रकीत्तिता ॥२॥ स्थूलमूला कृशामा या कांस्यतालसमध्वनिः । स्नीशिला कृशमूलाऽमस्थूला षण्ढेति निःस्वना ॥३॥

३ । स्थूलमूलेति । कांस्यतालसमध्वनिरिति कांस्यनिर्मितेन तालेन वाद्यभाण्डविशेषेण समस्तुल्यो ध्वनिर्यस्याः सा । तथाच मयमते—

> स्थूलमूला क्रुशाया या कंसतालसमध्वनिः । स्त्रीशिला ... ... ॥ इति । (अ० ३३, ९ स्त्रो०)

कंसं कांस्यञ्च पर्यायशब्दौ । यद्यपि-

तालः करतलेऽङ्गुष्ठमध्यमाभ्याञ्च सम्मिते । गीतकालक्रियामाने तालः खड्गादिमुष्टिषु ॥

२ । अजघण्टारवाघोषेति । अजगललम्बन्या घण्टाया स्व इवाऽऽघोषो स्वो यस्याः सेत्यर्थः । सा च किङ्किण्यपरपर्याया श्चद्रा घण्टिका । यञ्च मयमते 'गजघण्टारवे'ति (अ० ३३, ८ श्लो० ) पारस्तस्यापि श्चद्रघण्टेत्यर्थः, गजगले ताहत्या एव घण्टिकाया बन्धनप्रसिद्धेः । अत्र च कि सयमतीयपारदर्शनाद्व गजवण्टेव लेखकप्रमादादिहाजघण्टात्वमापन्ना, अन्नत्यपारस्वरसादज-घण्टेव वा मयमते गजघण्टात्वमापन्ना, उतोभयमेव पृथक् प्रमाणमित्यपि च न सनिर्णयम् । काश्यपशिल्पे तु "घण्टाध्वनिसमोन्नादे"ति (अ० ४९, ५५ श्लो०) पाठः ।

#### [ शिलाभेदेन कर्मभेदः ]

## लिङ्गानि प्रतिमा मिश्रं कुर्यात् पुंशिलया बुधः। युञ्ज्यात् स्त्रीशिलया सम्यक् पीठिकाशक्तिमूर्त्तयः॥४॥

दुमभेदे करास्फाले तालस्तु हरितालके । वाद्यभाण्डे च कांस्थस्य ... ॥

इति विश्वदर्शनात् तालशन्देनैव कांस्यनिर्मितवाद्यविशेषलाभात् कांस्यपदं ( मयमते च कंसपदं ) न्यर्थम्, तथापि 'सम्भेदेनान्यतरवैयर्थ्यमि'ति न्यायात् 'नयनाश्च' इत्यादिवह विशेषप्रतिपत्त्यर्थं वा तदुपात्तमिति ज्ञेयम् । स्पष्टमाह काश्यपशिल्पे—

''तालशब्दसमाकारा दीर्घा या सा शिला ख्रियः'' इति । (अ० ४९, ५६ श्लो०)

निःस्वनेति । निर्नास्ति स्वनो यस्याः सा निःस्वना शब्दहीना । व्यक्तमाह—काश्यपीये—

"असिश्च झर्झरी इ(क)क्षा स्वरहीना नपुंसका" इति । (अ० ४९,५६ श्लो०) मयमते त्वविकलोऽयं श्लोकः परिदृश्यते । एवं मिश्राभ्यामाकृतिस्वराभ्यां भेद उक्तः । केवलया आकृत्यापि श्लीपुंनपुंसकादिभेदमाह काण्यपः—

> चतुरसा च वस्वसा स्नीशिलेति प्रकीर्त्तिता ॥ आयतासा च वृत्ता च दशद्वादशकोणका । पुंलिङ्गा सा शिला ख्याता स्रवृत्ता सा नपुंसका ॥ इति ।

(अ० ४९, ५७-५८ भ्रो०)

शिलानां बृद्धाबालायुवत्यादिसंज्ञा, अन्ये व विशेषाः काश्यपशिल्पे (अ० ४९) मयमते (अ० ३३) आग्नेये (अ० ५३) च द्रष्टव्याः।

४। छिङ्गं त्रिविधं निष्कलं सकलं मिश्रञ्जेति। तत्र निष्कलं लिङ्गाल्यम्, सकलं प्रतिमा, सा च प्रस्तावाच्छिवस्यैव। मिश्रञ्ज तयोर्मिश्रणादुत्पन्नं मुखलिङ्गाल्यम्। तथा चोक्तं मयमते—

> निष्कलं सकलं मिश्रं लिङ्गञ्जेति त्रिधा मतम् । निष्कलं लिङ्गमित्युक्तं सकलं बेरमुच्यते ॥ मुखलिङ्गं तयोर्मिश्रं लिङ्गाचांक्रतिसन्निभैः। बिम्बमूर्त्तिः शरीरामा विश्वमूर्त्तिस्वरूपकैः॥

## षण्ढोपलेन कर्तव्यं (व्ये?) ब्रह्मकूर्मिश(ले त ?) लैस्तथा । प्रासादनल(तल ?)कुण्डादि कर्म कुर्योद्विचच्लणः ॥५॥

छन्नदेहप्रतिच्छन्दप्रतिमाङ्कैस्तु नामभिः।

हश्यो देवसमाख्यातः ... ।। (अ० ३३, १-३ क्षो०)

एवं त्रिविधमपि लिङ्गं पुंशिलया कार्यमित्याह—लिङ्गानीति । काश्यपशिल्पे तु 'पुंशिलाभिः कृतं लिङ्गम्' (अ० ४९, ५९ श्लो०) इत्यविशेषेण लिङ्गमात्रोल्लेखः कृतः । व्यक्तमाह मयमते—

''सकलं निष्कलं मिश्रं कुर्यात् पुंशिलया सधीः'' इति । (अ० ३३, १० श्लो०)

पीठिकेत्यादि—पीठिका पिण्डिका गौरीपीठिमत्यर्थः, न तु पादिशला, पुंशिलाभिः कृतं लिङ्गं स्त्रीशिलाभिस्तु पिण्डिका । नपुंसकशिलाभिस्तु पादाधारं समाचरेत् ॥ (अ० ४९, ५९-६० श्लो०)

इति काश्यपशिल्पे,

बिम्बार्थं पुंशिला प्राह्मा पीठार्थं स्त्रीशिला तथा ।

नप्ंसकशिला पादशिलार्थमिलले मता।। इति। (अ०१,२५ छो०)

शिल्परत्नोत्तरभागे च पाद्शिलापीठशिलयोर्द्वयोः पृथग्जातीयशिलासाध्यत्वेन निर्देशात् । लौकिक-दृष्ट्यापि युक्तमचेतनस्य पादाधारस्यैव क्वीबशिलया घटनम्, योनिपीठस्य च शक्तिस्वरूपस्य स्नीशिलया निर्माणमिति । ग्रन्थकृता तु वस्यमाणश्चोके ब्रह्मकूर्मशिलैरित्युक्त्वा पादाधारशिला संगृहीतेति ज्ञेयम् ।

शक्तिमूर्तयः खीदेवताप्रतिमाः। तथा व मयमते—

"युङ्जीयात् स्त्रीशिखाः सम्यक् नारीवेरञ्ज पिण्डिका" (अ० ३३, १० श्लो०)

नारीवेरख पिण्डिकेति नारीवेरे स्त्रीप्रतिमायां पिण्डिकायां गौरीपीठे च इत्यर्थः । अत्र मूर्त्तय इति द्वितीयार्थे प्रथमा ।

प्रवादित्यर्थः । एवञ्च 'तथे'त्यर्द्धान्तरितमेकं पदम् । तथा च मयमते—

क्ण्डोपलेन कर्त्तव्यं ब्रह्मकूर्मशिले तथा । नन्धावर्त्तशिले वापि कर्त्तव्या तेन चाऽऽत्मना ॥ प्रासादतलकुड्यादिकर्म कुर्योद विचक्षणः। (अ० ३३, ११-१२ श्लो०)

ब्रह्मकूर्मिशिले इति तत्तन्नामकपादाधारशिलाद्वयी । तथा चाऽधस्तादुद्धृतयोः काश्यपशिल्परस्व बचनयोः नपुंसकशिलाकर्त्तव्यतया 'पादाधार' इति 'पादशिलार्ध'मिति च यदुक्तं तस्यैवायं व्यास इति मन्तव्यम् । पादशिला हि प्रतिमाधस्तात् स्थापनीया शिला, तस्याश्च ब्रह्मशिलेति कुर्मशिलेति च हो भेदौ । कुर्मशिलेत्यत्र 'कर्मशिले'त्याग्नेयमात्स्यसमराङ्गणसूत्रधारेषु पाठः । तदेतदुभये अपि शिले उपर्यधःक्रमेण पादयौरधः स्थापनीये इति पुराणादिभ्यः समुपलभ्यते । तथा चाग्नेये— ब्रह्मभागप्रवेशञ्च ज्ञात्वा लिङ्गस्य वोच्छ्रयम् ।
न्यसेद ब्रह्मशिलां विद्वान् सम्यक् कर्माशिलोपरि ॥ (अ० ५२, १४ श्लो०)
इति । अत्र च कथं ब्रह्मशिलेवोपरिष्टात् स्थापनीया न कर्माशिला, कर्मशिला वाधस्तादेव
स्थापनीया न ब्रह्मशिलेति प्रश्ने तयोरौत्तराधयं कारणं परावरत्वमेवेत्युत्तरियष्यन् स्थापनपरिपाटीमाइ मात्स्ये—

अधः कूर्मशिला प्रोक्ता सदा ब्रह्मशिलाऽधिका । उपर्य्यवस्थिता तस्या ब्रह्मभागाधिका शिला ॥ (अ० २६६, ५ श्लो०)

इति । अधः कूर्मशिला प्रोक्ता (तस्याः) अधिका ब्रह्मभागाधिका शिला ब्रह्मशिला तस्या उपरि अवस्थितेत्यन्वयः, ब्रह्मभागाधिक्यमेव तस्या उपर्य्यवस्थाने हेतुरिति भावः ।

एवञ्च मूलप्रन्थे 'कर्त्तव्यम् इति, बह्मकूर्मशिलैरि'ति चापपाठौ ; शुद्धः पाठस्तु 'कर्त्तव्ये ब्रह्मकूर्मशिले' इति, मयमते तथा पाठदर्शनात्, कोषादौ शिलार्थकस्य 'शिल'शब्दस्यानुपल्मभा-दर्शासङ्गतेश्व । न हि ब्रह्मशिलया कूर्मशिलया वा किञ्चित् क्रियते अपि तु ते एव क्रियेते इति कर्मकरणयोरिविवेक एवात्रासङ्गतिः । तथा चानयोः कर्त्तव्यतामाह—समराङ्गणसूत्रधारे—

याताभिषेक (यावताभ्यधिका ?) ब्रह्मशिला ब्रह्मांशतो भवेत् । ताव(त्या ? ता)भ्यधिका कार्य्या तस्याः कर्मशिला बुधैः ॥ इति ।

(अ० ७०, १४० श्लो०)

अन्यत्र च---

"नपुंसकशिलाभिस्तु कर्तव्या ब्रह्मणः शिलाः" इति ब्रह्मशिलाया षण्ढोपलकर्त्तव्यतासुपदिशन् सर्वान् संशयानपनुदति ।

'प्रासादनलकुण्डादी'ति पाठोऽपि प्रामादिक इव प्रतिभाति, अन्यत्र ताहरापाठानुपलम्भा-दर्थासङ्गतेश्व । न च नालमिति पाठः निर्माल्यद्वारलक्षणस्य तस्य पुंशिल्या कर्त्तव्यतोपदेशात । तथा च काभ्यपे—

"पुंशिलया तु कर्त्तव्यं नालं तु द्विदलान्वितम्" इति । ( अ० ८० १३ श्लो० ) सस्माद्व ग्रन्थान्तरसंवादात् 'तल' इत्येव पाठो बन्धनीमध्ये परिकल्पितः ।

यद्यपि 'कुड्यादी'ति मयमते पाठस्तथापि साधकबाधकयुक्तयभावाद भवेदपि 'कुण्डादीत्य'पि पाठ इति बुद्धम पाठान्तरं नोपकल्पितम् । मयमतेऽपि 'नन्द्यावर्त्तशिले' इत्यपपाठ इव प्रतिभाति, द्वित्वानुपपत्तेः, 'नन्द्यावर्त्तशिला' इति श्रुद्धः पाठः ।

यथोक्तशिलाभिर्यथोक्तकार्यांकरणे दोषमाह काश्यपः—

"कृतञ्ज विपरीतं यत्तत् सदा कर्तृनाशनम्" (अ० ४९, ६० श्हो०) विपरीतमिति यदुक्तं तदेव विवृण्वज्ञाद्व शिल्परत्न उत्तरभागे— श्लीशिलाकल्पिते लिक्के राष्ट्रं राजा च नश्यति । पृंशिलाकल्पिते पीठे लिक्के पीठे च षण्डके ॥

### [ शिलास्थितिक्रमेण प्रतिमाशिरोविधानम् ]

## प्राक् पश्चाद्दत्तिणे सौम्ये स्थिता भूमौ तु या शिला । प्रतिमायाः शिरस्तस्याः कुर्यात् पश्चिमदत्त्तिणे ॥६॥

श्चिया पुंसा च भूपीठे कृते स्याद्राष्ट्रनाशनम् । एवं विज्ञाय तद्वयोग्यामानयेदम्बरावृताम् ॥' (१।२८-२९)

ध्वनिश्र छेदसमयोत्पन्न इति ज्ञेयम् । तथा च शिल्परत्ने—

पूर्वोत्तरशिरोयुक्ता घण्टानादस्फुलिङ्गवत् ।

हे.....॥ (अ० १४ । १६-१७ स्त्रो,)

६। प्राक् पश्चादिति। या शिला भूमौ प्राक् पश्चात् पूर्वपश्चिमायतत्वेन दक्षिणे सौम्ये दक्षिणोत्तरायतत्वेन च स्थिता शायितेत्यर्थः तस्यास्ति विर्मिताया इत्यर्थः, प्रतिमायाः शिरः पश्चिम-दक्षिणे पश्चिमे दक्षिणे च कुर्यात्। प्राक्पश्चादवस्थितायाः शिलाया पश्चिमांशे दक्षिणोत्तराव-स्थितायाः शिलाया दक्षिणांशे शिरः कुर्यादित्यर्थः। यच मयमते—

"शिलामूलमवाक् प्रत्यगुद्यं प्रागुदग्दिशि" (अ० ३३, १८ श्लोः ) इति,

काश्यपे-

प्रागग्रां चोदगग्रां वा शिलां संग्राह्य देशिकः । प्रागग्रे पश्चिमं मूलमुदगग्रन्तु दक्षिणे ॥ ( अ० ४९,६१ स्रो, )

इति, पूर्वोद्धृतशिल्परत्नपूर्वभागववने च ( अः १४, १६ श्लो०) प्रागुदगग्रत्वमिमिहितम्, तत्तु शिलाया ऊर्द्वाधोज्ञानार्थं न तु प्रतिमायाः शिरःपादादिज्ञानार्थम् । एतच नैर्क्ततेशानकोणायताया विद्वाय्वायतायाश्च शिलाया व्यावर्त्तनार्थम् । मयमते तु कोणायताया अपि शिलाया मूलाग्रमाह ।

तथा च--

"नैक् त्येशानदेशाग्रा वह्नाग्रा वहिवायुगा" (अः ३३, १९ श्लो॰)

इति । अस्यायमर्थः —नैर्क्स त्यैशानदेशाग्रा नैर्क्स त्यैशानायतनत्वेनावस्थिता शिला ऐशान-देशाग्रा ऐशान्यां दिशि तस्याः शिर इति ऐशानपदस्य द्विरावृत्त्याऽन्वयः कार्यः ।

शिलायाः शिरःपादादिस्थानकथनञ्ज प्रतिमायाः शिरःपादादिज्ञानार्थम् । तत्र च प्रन्थ-

क्रुतोक्तः समाधिः—

"प्रतिमायाः शिरस्तस्याः कुर्यात् पश्चिमदक्षिणे"

इति, यच मयमते कोणायताया अपि शिलायाः प्रतिमार्थं प्राह्मता प्रतिपादिता 'नैक् त्यैशानदेशाया' इत्यादिवचनेन, तिच्छलपरस्रवचनिदरोधाचिन्त्यमेव ; शिल्परस्नपूर्वभागे दिगायतायाः
शिलाया प्राह्मत्वं कोणायतायाश्च वर्ज्यत्वमाह । तथा च—

बिग्धा शस्त्रसहा गभीरनिनदा दिश्याहिताग्रा शिला । ग्राह्मा बिम्बविधो ... ... ■ इति । (अ० १४, ११ श्लो०)

दिश्याहिताग्रेति दिशि आहितम् अर्थादवस्थितम् अग्रं यस्यास्ताहशीत्यर्थः। दिक्-शब्दश्चत्या जायमानं जनानां कोणभ्रममपनयन् स्पष्टमाहः तत्रैव ग्रन्थकारः—

"दुःस्पर्शापदिशं निवेशितशिरोदेशा विवर्ज्या शिळा" इति । (श्लो० १०)

अपदिशमिति अन्तरालं कोणमित्यर्थः । तथा च अमरः—

"क्षीबाव्ययं त्वपदिशं दिशोर्मध्ये विदिक् स्त्रियाम्" इति ।

कोणनिवेशितशिराः शिला वज्येत्यर्थः ।

"कोणशीर्षा शिला त्याजा भर्तुर्दुःखकरी यतः" (अ० १४, ४ श्लो०) इति च स्पष्टात् स्पष्टतरं तत्रैव ।

ग्रन्थकृता कृतः समाधिस्तु न युक्तिं सहते । तथा हि— पूर्वोक्तैः काश्यपमयशिल्परतादिवचनैरैकमत्येन शिलायाः प्रागुदगप्रत्वं प्रतिपद्यते, एवद्य प्राग्यया शिलया प्राग्या, उदगप्रया शिलया
चोदगप्रैव प्रतिमा युक्तितः करणीयेति किमिति तं पन्थानमुत्सूज्य ग्रन्थकृता नवीन इव पन्थाः
समवलम्बतः किं वा तत्र प्रमाणं तेनोपलक्थमिति न जानीमः ।

बचप्यस्मत्स् चितेऽयं स्फुटं कमि ग्रन्थान्तरसंवादं नोपलभामहे, तथाऽप्येकत्र दृष्टः शास्त्रार्थो बाधकमन्तरेणान्यत्रापि तथेति न्यायादयमर्थः समर्थियतुं शक्यते । तथा हि, दारवप्रतिमाया उपादानस्य वृक्षस्य यथामूलं यथोर्द्धं यथापाश्वं प्रतिमाया अपि शिरःपादादिकं कुर्यादित्युप- कम्यते । तथा च बृहत्संहितायाम्—

लिङ्गं वा प्रतिमा वा यथादिशं यस्मात् । तस्माचिह्नयितव्या दिशो दुमस्योर्ङ्गमथ वाऽधः ॥ ( अ० ५८, ७ स्हो० )

अस्यायमर्थः—लिङ्गं शिवलिङ्गं वा प्रतिमा अर्वा वा यत्माद द्र्मवद वृक्षवत् स्थाप्या तत्माद्वेतोर्द्रुमस्य दिश आशाश्चिह्रयितव्याः, एवमूर्द्युधरौ भागावि चिह्नयितव्यौ । अयमर्थः— दुमस्य यः पूर्वाभिमुखो भागः स एव प्रतिमायाः पूर्वभागः कार्यः । एवं दक्षिणो दक्षिणः । पश्चिमः पश्चिमः । उत्तरभाग उत्तरभाग एव कार्यः । वृक्षस्य योऽधोभागः स एव प्रतिमाया अधोभागः कार्यः । वृक्षस्य य उद्ध्वभागः सोऽपि प्रतिमाया उद्ध्वभागः कार्यः इति तद्विवृतौ भद्दोतपङः । वृद्धत्यं दित्तविवृतौ भद्दोतपङः । वृद्धत्यं दित्तविवृतिकुद्धतकाश्यपे च—

बुक्षवत् प्रतिमा कार्या प्राग्भागाथुपलक्षिता । पादाः पादेषु कर्तव्याः शीर्षमूर्व्ये तु कारयेत् ॥ इति ।

### [ आकृतितो ग्राह्मशिलाकथनम् ]

## निविडा निर्वणा मृद्री सुगन्धा मधुरा शिला। सर्वाचीलिङ्गपीठेषु श्रेष्टा कान्तियुता च या ॥९॥

काश्यपशिल्पे तु-

वृक्षस्य पूर्वभागे तु मुखं पृष्ठन्तु पश्चिमे । दक्षिणं सन्यपाश्वं स्याद्वामपार्श्वं तथोत्तरम् ॥ इति । (अ० ७९, २३ श्वो०)

परं तम्र तम्र शिलाया ऊर्द्धाघःकथनं प्रतिमाया अपि ऊर्द्धाघोनिर्णयाभिप्रायकम्, भन्यथा तदुक्तेरुपयोगो दुरुपपाद एव स्यात् । एवञ्च मयमते शिलाया अघोऽप्रादिकमभिषाय मुखपृष्ठादि-निर्णयार्थम्—

"मुखमुद्धरणेऽघींऽ शमृद्ध्वभागं शिरो विदुः"

इति यदुक्तं तद्िप निराकुळं सम्पद्यते । इतरथात्र शिलायाः शिरोमुखादिवचनमव्यावर्त्तकं भवेत् । श्लोके 'उद्धरणे' इत्यस्य शिलाहरणे, 'शिर' इत्यस्य च मुखपृष्ठभाग इत्यर्थः । व्यक्तमाइ काश्यपशिल्पे—

''अधोभागं मुखं ख्यातं पृष्टमूर्द्धुंगतं भवेत्'' इति । ( अ० ४९, ६८ स्रो० )

मूलक्षोके पश्चिमादिशिरस्कत्वकथनं शयानशिलाभिप्रायेण । दण्डायमानशिलायास्तु भूमिष्ठी-ऽ'शो मूलम्, ऊर्द्धु भागश्चाप्रमिति ज्ञेयम् । तदुक्तं मयमते—

"अग्रमुद्ध मधो मूछं पाषाणस्य स्थितस्य तु" इति । ( अ० ३३, १८ छो० )

७। निविडा द्वश्चिष्टाङ्गसन्धिः, निर्वणा स्फोटकाकृतिबिन्दुरहिता। बिन्दुमाह काश्यपः—

......त्रिविधा बिन्दुरेव हि ।

कृष्णलोहनिभाकारा कृष्णभ्रमरसन्निभा ॥

शिखिपिच्छसमाकारा.....॥ इति ( अ० ४९, ४६-४७ )

सगन्धेति स्वभावादेव सरभिः न त्वौपाधिकगन्धवती । यथाह निन्दितशिलामधिकृत्य काश्यपः—

''वर्षातपामिगन्धाञ्च सकीणां भारवारिणा'' इति ( अ० ४९, ४२ श्लो॰ )

अथवा वर्षातपाग्निभिरुत्पद्यमानो दुर्गन्ध एव न तु स्रगन्ध इति तद्वर्जनमभिद्वितं काश्यपशिल्पे। स्वर्ण इव पाषाणेऽपि गन्धोद्वभेदोऽर्वाग्हक्परोक्षोऽपि अदृष्टवशात् कदाचिद्व भवेदपीति नाम्न विकल्पः करणीयः। मधुरा नयनप्रिया स्टब्स्येति यावत्।

> '......मधुरस्तु रसे विषे' ''मधुरं रसवत स्वादु प्रियेषु मधुरोऽन्यवत्' ॥ इति विधः ।

[स्वाज्वशिलाकथनम् ]

## विमलं हेमकांस्यादिचिह्नं लोहमयं हि यत्। य(तः)थान्यद् विविधं चिह्नं प्रतिमायां भयावहम्॥८॥

[ वर्णतो प्राह्मशिलाकथनम् ]

## कपोतकुमुदभृङ्गमाषमुद्गासितोपमा । पाण्डुरा घृतपद्माभा सर्वाचीसु सुखावहा ॥६॥

या च कान्तियुता स्निग्धा शिष्ठा सा सर्वाचीलिङ्गपीठेषु सर्वास्वचीछ प्रतिमाछ, सर्वेषु लिङ्गेषु पीठेषु चैत्यर्थः, श्रेष्टा ।

मृद्धी अरूक्षा, न त्वनायासच्छेग्रत्वप्रयोजककोमलतापरपर्यायमृदुत्ववती। मयमते शिलायां बालायुवत्यादिसंज्ञाप्रस्तावे—

टङ्क्यातादिमृद्वी या मन्दपक्के एकोपमा ।

शिला बाला मता तज्ज्ञैः सर्वकर्मस निन्दिता ॥ (अ० ३३, ४३ श्लीं०)

इत्यनेन तादशशिलाया बालसंज्ञकत्वेन बर्जनीयत्वकथनात् । अस्यार्थः—टङ्क्ष्यातादिमृद्वी पाषाणदारणाद्वाधातविषये मृद्वी कोमला तद्व्वेणानायासच्छेद्या, अत एव मन्द्पकेष्टकोपमा अल्पपकेष्टकतुल्या । यदि च मृद्वीत्यत्र यथाश्चतार्थग्रहणे आग्रहस्तदा 'टङ्क्ष्यातादिमृद्वी'त्यस्य परकृतटङ्काधातेन मृद्वी जर्जरा इत्येवार्थः करणीयः । तदेतत् सर्वं ग्राह्यशिलालक्ष्मणमाह् मयमते—

> बिग्धा गम्भीरनिर्घोषा छगन्धा शीतला मृदुः । नविलावयवा तेजःसहिता यौवना शिला ॥ मध्यमा सर्वयोग्या स्यात् सर्वकर्मार्थसिद्धिदा । इति ।

> > (अ० ३३, १४-१५ श्लो)

विमरूमिति । विमर्छं विशिष्टमल्युक्तं मलिनमिति यावत् , हेमकांस्यादिचिह्नम् । यथान्य-दिति यज्ञान्यदित्यर्थः । तथेत्याशङ्कितपाठस्तु निःसन्देहार्थम् । काश्यपशिल्पे—

"रेखाबिन्दुकलङ्कादिसंयुक्तां परिवर्जयेत्" इति । (अ० ४९, ४४ श्लो॰)

९। शिला ताबहुर्णतब्रतुर्विधा—इवेता, रक्ता, पीता, कृष्णा चेति । तथा च काश्यपशिल्पे—

"श्वेता रक्ता व पीता व कृष्णा चैव चतुर्विधा" इति । (अ० ४९, ३२ श्लो०)

एता व बाह्मणादिवर्णक्रमेणीययोगमाह तत्रैव—

''६वेता रक्ता च पीता च विद्रादीनां क्रमांद भवेत'' इति । (अ० ४९, ३८ श्हों०) यबात्र पद्ये क्रुष्णशिलाया वर्जनाभिप्रायकं संदनुषादानं सदिप मसीकृष्णापरम्, तत्रैव—

"कृष्णकृष्णा विनाशाय वर्षसकृष्णा तथैव हि" (अ० ४९, ४९ श्लो०)

#### [ शिलाबाहरणक्षणः ]

### सुदिने शुभनन्तत्रे शकुने शान्तचेष्टिते । प्रतिमायहकाष्टादिकर्म कार्यं न चान्यथा ॥१०॥

#### इति शिलापरीचा

इत्येकान्तकृष्णाया एव दोषश्चतेः,

''हरिता कृष्णा शिला प्राद्धा सितवर्णा विश्वेषतः'' इति (अ० ४९, ५० स्रो०) चेषत्कृष्णाया ग्राह्मत्वविधानाच । अग्निपुराणे तु—

"पाण्डरा ग्रहणा पीता कृष्णा शस्ता तु वर्णिनाम्" (स० ४३, १२ श्वी०)

इत्यविशेषेण सर्वेषामेव ब्राह्मणादिवर्णानां सर्वाऽप्यरूपपीतादिशिला प्रशस्तेत्याह । इह तु कासाञ्चन कृष्णानां कासाञ्चन पीतानामविशेषेण च श्वेतानां श्वभावहत्वमाह कपोतेत्यादिना । तथा च कपोतादिवत् कृष्णशिला, धृतवत् पद्मवच पीतिशिला श्वेतिशिला च सर्वाचांछ प्रयुक्ता कर्तुः स्टलमावहतीति श्लोकार्थः ।

१०। छदिन इति । ग्रुभनक्षत्रे कर्तुंशिति ज्ञेयम्, छदिने इति सामान्यतोऽभिधाय विशिष्य पुनर्नक्षत्रोपादानस्य फलाभावात् । छदिनञ्ज ज्योतिःशास्त्रादाववलोकमीयम् । विश्विष्याह काश्यपः—

''समासतिथिनक्षत्रलप्नवारे शिलां प्रहेत्'' इति । (अ० ४९, १८ श्रो॰)

मयमते च शिलाद्याहरणं प्रकृत्य-

उत्तरायणमासे तु शुक्रपक्षे शुभोदये । प्रशस्तपक्षमक्षम्रे मुहर्ते करणान्विते ॥ इति । (अ० ३३, १९-२० श्लो०)

शकुने शान्तचेष्टित इति । शकुने शुआशुआशंसिनि निमित्ते शान्तचेष्टिते शान्तं सौम्यं कर्मानुकूलमिति वावत् चेष्टितं यत्र ताढशे सित । शकुनमाह काश्यपशिल्पे—

वायसं दक्षिणे वामादागतञ्ज तथैव च ।

हयेनं वै दक्षिणे वामे गृधं मांसेन संयुतम् ॥
कन्यागोदर्शनञ्जेष गायस्त्वावाहनं तथा ।
दिवा पूर्णकुम्भञ्ज क्षीरकुम्भं तथैव च ॥
पुष्पं पुष्पध्तं वापि छतवतीयु(वद्यु)वितिश्वियः ।
अञ्जञ्ज मांसहास्व (हारञ्ज) शिवभक्तिपरायणम् ॥
ज्वालानलञ्ज दीपञ्ज जलैः पूर्णव्यावृतम् ।
स(व)राहं च गजं चैव वेण्वा चात्यन्तछन्दरी ॥
धुमान्येतानि भौमानि अञ्जमं विवरीतकम् ।

उल्कापातं दिशां दाहं महावातप्रवर्त्तनम् । अञ्चभान्यन्तरीक्षाणि ... ॥ इत्यादि ।

(अ० ४९, २०-२५ स्रो०)

ग्रुभशकुनञ्चेत् गच्छेद्शुभञ्चेन गच्छेदित्याशयः। तदुक्तं काश्यपे— ''ग्रुभञ्चेद गमनं कुर्याद्शुभञ्चेद विवर्जयेत्'' इति । (अ० ४९, २८ श्लो०)

कालातिपाताक्षमे कर्मण्यशुभशकुनदर्शने प्रतिप्रसवमप्याह तत्रैव— अशुभे त्विप्रमास्तीर्य शिवेनैव शताहुतीः । समिदाज्योदनैः कुर्यान्नागान्नं नागभूषणम् ॥ दत्त्वा शिवं नमस्कृत्य गच्छेदाचार्यशिलिप च । इति ।

(अं० ४९, २९-३० स्रो०)

प्रतिमेति । एतदुपलक्षणम् , लिङ्गपीठायुचितशिलाद्याहरणेऽप्येतद्व योज्यम् । तथा च काश्यपे— आचार्यः शिल्पिसंयुक्तः शिलाग्रहणमाचरेत् । दिव्यान्तरीक्षभौमानि निमित्तान्युपलक्षयेत् ॥ (अ० ४९, १९ ऋो०)

इति सामान्यतः शिलाहरणमुक्तम् ।

मयमते च-

प्रशस्तपक्षनक्षत्रे मुहूर्ते करणान्विते । गच्छेछिङ्गं समुद्दिश्य वनं चोपवनं गिरिम् ॥

निमित्तैः शकुनैयौरयैः सह मङ्गलशब्दकैः ॥ इति ।

(अ० ३३, २०-२२ श्लो०)

अत्र छिङ्गमित्युपछक्षणमर्वादीनाम् । वनं चोपवनमिति प्रतिमोचितद्मोद्देशकथनम् , गिरिमिति छिङ्गाद्युपयोगिशिलास्थानकथनम् ।

शिलाग्रहणमन्त्रमाह तन्नेव—

ॐ अपकामन्तु भूतानि देवतात्र सगुह्यकाः । युष्मभ्यन्तु बल्धिर्भूयात् कूराश्च वनदेवताः ॥ कमेंतत् साधयिष्यामि कियतां व[वा ?]स्तुपर्ययः । इति ।

(अ० ३३, २७-२८ श्लो०)

प्रतिमोचितकाष्ठग्रहणे विशेषमाह बृहत्संहितायाम्— कर्तुरजुङ्ग्डिविसे दैवज्ञविशेषिते श्रुभनिमित्ते । मङ्गल्याकुनैः प्रास्थानिकेश्च वनसम्प्रवेशः स्यात् ॥ इति । [ प्रासादमानेनोर्द्युंस्थज्येष्ठप्रतिमालभूगम् ]

## एकहस्ते तु प्रासादे मूर्त्तिरेकादशाङ्गुला । दशाङ्गुला ततो वृद्धियीवद्धस्तचतुष्टयम् ॥११॥

[ ऊर्दु स्थप्रतिमाया मध्यमाधमभेदकथनम् ]

### द्रचङ्गुला दशहस्तान्ता शतार्द्धान्ताऽङ्गुलस्य च। अतो विंशदशांशोना मध्यमार्चा कनीयसी॥१२॥

एवज्र तत्रैव ग्राह्माग्राह्मवृक्षानभिधाय तदिभमन्त्रणमाह—
अर्चार्थममुकस्य त्वं देवस्य परिकिष्पतः ।
श्रमस्ते वृक्ष पूजेयं विधिवत् संप्रगृह्मताम् ॥
थानीह भूतानि वसन्ति तानि विछं गृहीत्वा विधिवत् प्रयुक्तम् ।
अन्यत्र वासं परिकल्पयन्तु क्षमन्तु तान्यद्य नमोऽस्तु तेभ्यः ॥ इति
(अ० ५८, १०-११ क्षो०)

गृहकाष्ठाहरणप्रकारोऽप्येतदनुरूपः समराङ्गणसूत्रधारे परिरुक्ष्यते । तत्राहरणमन्त्रस्तु— अपकामन्तु भूतानि यानि वृक्षाश्चितानि हि । कल्पनं वर्त्तयिष्यामि क्रियतां वासपर्ययः ॥ (अ० १६, २७ श्वो०)

सदेतत् सर्वं शेषतो जिज्ञाद्यभिः समराङ्गणसूत्रधार-(अ० १६) काश्यपशिल्प-(अ० ४९) भयमत-(अ० ३३) बृहत्संहिताद्य (५८ वनसम्प्रवेशाध्याये) बृष्टव्यम् ।

११। अथ प्रथमं प्रासादमानेन ऊर्द्वृ स्थायाः (दण्डायमानायाः) प्रतिमायाः प्रमाणम् उच्यते—एकद्दस्त इत्यादिना। एकद्दस्ते प्रासादे मूर्त्तिरेकादशाङ्गुला भवेत्। ततो इस्तवतुष्टमं यावत प्रतिहस्ते दशाङ्गुला वृद्धिः। अर्थात्, द्विहस्ते प्रासादे मूर्त्तिरेकविशस्यङ्गुला, त्रिहस्ते एकत्रिशदङ्गुला, चतुर्हस्ते एकचत्वारिशदङ्गुला भवेत्।

१२ । ततो दशहस्तान्ता द्वाङ्गुळा बृद्धिः, अर्थात पञ्चहस्तादिदशहस्तान्तप्रासादेषु प्रतिहस्ते द्वाङ्गुळा बृद्धिः, तेम पञ्चहस्तप्रासादे त्रिचत्वारिशदङ्गुळा प्रतिमा, वह्दस्तप्रासादे पञ्चवत्वारिश-दङ्गुळा, सप्तहस्ते सप्तचत्वारिशदङ्गुळा, अष्टहस्ते जनपञ्चाशदङ्गुळा, नवहस्ते एकपञ्चाशदङ्गुळा, दशहस्ते त्रिपञ्चाशदङ्गुळा प्रतिमा स्यादित्यर्थः ।

शताद्धांन्ताङ्गुलस्य च-शताद्धांन्ता शताद्धंहस्तान्ता वृद्धिरित्यस्य विशेषणम् । वृद्धिरङ्गुलस्य एकाङ्गलस्य ; एकादशहस्तादिपञ्चाशद्धस्तान्तप्रासादेषु प्रतिहस्ते एकैकाङ्गुला वृद्धिरित्यर्थः । सेन च एकादशहस्तप्रासादे चतुःपञ्चाशदङ्गुला प्रतिमा, द्वादशहस्ते पञ्चपञ्चाशदङ्गला, त्रयोदशहस्ते बट्पञ्चाशद्कुला, चतुर्दशहस्ते ससपञ्चाशद्कुला, पञ्चदशहस्ते प्रासादे अष्टपञ्चाशद्कुला प्रतिमा। एवंकमेण वृद्धम पञ्चाशद्कुलासादे त्रिनवत्यकुला प्रतिमा भवेत। इत्युर्द्धस्थाः पञ्चाशत् प्रतिमाः।

अत उक्तमानाविध विशांशोना विशेनांशेन न्यूना मध्यमावां मध्यमप्रतिमा, दशांशोना दशमांशेन हीना व कनीयसी क्षुद्रतरा अर्घा कथितेति शेषः । एवञ्च एकहस्तप्रासादे एकादशाङ्गछं ज्येष्ठप्रतिमायाः परिमाणम्, दशाङ्गछं विश्वतिविभक्ताङ्गछस्योनविशांशाश्र मध्यमप्रतिमापरिमाणम्, दशाङ्गछं दशधा विभक्तस्याङ्गछस्य नवांशाश्र कनिष्ठप्रतिमापरिमाणमिति । एवमन्यास्विप प्रमाणाधिकप्रतिमाद्य शेषम् ।

### प्रासाद्वरिमाणेन ऊर्ड्स्थअतिमापरिमाणम्।

| प्रासादल          | य              |       | प्रतिमाया                                | प्रास | ादस्य |        | प्रतिमाया    |
|-------------------|----------------|-------|------------------------------------------|-------|-------|--------|--------------|
| हस्तमानम          | Į.             |       | अङ्गुलिमानम्                             | हस्ता | गनम्  |        | अङ्गुलिमानम् |
| 2                 | •••            | •••   | <b>१</b> १                               | 20    |       | •••    | ६३           |
| 2                 | •••            | •••   | २१                                       | ₹ ?   | ***   | •••    | ६४           |
| 3                 |                | ***   | ₹?                                       | २२    | •••   | •••    | ६५           |
| 8                 |                | •••   | 88                                       |       | •••   | •••    | 46           |
| ٩                 | •••            | •••   | 83                                       | 3.8   | •••   | ***    | ६७           |
| Ę                 | 0,0,0<br>0,0,0 | •••   | 86                                       | 3,9   | ***   | ***    | ६८           |
| 1. <b>0</b> a - 1 | •••            |       | 80                                       | २६    | •••   | • •,•  | <b>§</b> §   |
| c                 | •••            | •••   | 38                                       | ₹ ७   |       | •••    | <b>10</b> ,0 |
|                   | ***            | •••   | - 48                                     | 26    | ***   | •••    | ७१           |
| 80                |                | •••   | 43                                       | . २९  | •••   | •••    | ७२           |
| 88                | •••            | •••   | 98                                       | 30    | • • • | •••    | 93           |
| १२                | •••            | •••   | 99                                       | 38    | •••   | •••    | oß           |
| 83                | •••            | ***   | 98                                       | 33    |       |        | <b>66</b>    |
| १४ .              | •••            | •••   | - લ્હ                                    | 33    | •••   |        | 4.8          |
| १९                |                | ***   | 96                                       | 38    | •••   |        | <b>iņis</b>  |
| १६                | •••            | •••   | 99                                       | 34    | ***   | •••    | 94           |
| \$10:             | •••            |       | <b>80</b>                                | ३६    |       |        | <b>6.9</b>   |
| 86 (5)            | •••            |       | \$ 1 · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 30    |       | ***    | 60           |
| 19                |                | 9,00, | man i 🙌 ji j                             | \$6   | . *** | J 80 g |              |

### [ आसनस्योत्तमप्रतिमापरिमाणम् ]

## हस्तादेवेंदहस्तान्ते षड्वृद्धिः स्यात् षडङ्गुला । तदृद्धं दशहस्तान्ता ज्यङ्गुला वृद्धिरिष्यते । एकाङ्गुला भवेद् वृद्धिर्यावत् पञ्चाशहस्तकम् ॥१३॥

| प्रासाव<br>इस्तमा | 329 |       | तिमाया<br>लिमानम् | प्रांसार<br>इस्तम |       |     | तेमाया<br>छेमा <b>नम्</b> |
|-------------------|-----|-------|-------------------|-------------------|-------|-----|---------------------------|
| 38                | *** | •••   | ૮૨                | ४६                |       | ••• | 66                        |
| 80                | . , | •••   | ८३                | ४६                | • • • | ••• | 68                        |
| 88                | ••• | •••   | SS                | 80                | •••   | ••• | 90                        |
| ४२                | ••• |       | 69                | 86                | •••   | ••• | 98                        |
| 83                | ••• | •••   | ८६                | 86                | •••   | ••• | ९२ .                      |
| 88                | ••• | • • • | 69                | 90                | •••   | ••• | ९३                        |

१३। इदानीमासनस्थमूर्त्तानां परिमाणसुच्यते। वडङ्गुला आसनस्था मूर्तिः इस्तादेरेक्डस्ताद वेदहस्तान्ते चतुर्धस्तपर्यन्तप्रासादे चढ्वृद्धिः घट् घट् वृद्धिर्यस्याः प्रतिमायास्तादृशी
स्यात्। संख्याशब्दस्य वृत्तिविषये वीप्सार्थत्वं सप्तपर्णादिवदित्युक्ते अर्थात् एक्डस्तप्रासादे मूर्तिः
पडङ्गुला, द्विहस्तप्रासादे द्वादशाङ्गुला, त्रिहस्ते अष्टादशाङ्गुला, चतुर्हस्ते चतुर्विशत्यङ्गुला
भवेत्। तदूर्वु पञ्चहस्तप्रासादमारभ्य दशहस्तान्ता त्रयङ्गुला वृद्धिरिष्यते। तथा हि—पञ्चहस्तप्रासादे सप्तिवंशत्यङ्गुला मूर्तिः, वड्दस्तप्रासादे त्रिशदङ्गुला, सप्तहस्ते त्रयिश्वरङ्गुला, अष्टहस्ते
पट्तिशदङ्गुला, नवहस्ते कनचत्वारिशदङ्गुला, दशहस्ते द्विचत्वारिशदङ्गुला मूर्तिभवेदित्यर्थः।

ततः पञ्चाशहस्तकं यावत् एकादशहस्तादिपञ्चाशदस्तान्तमित्यर्थः, एकाङ्गला प्रतिहस्ते एकेकाङ्गुला वृद्धिभंवेत् । तेन एकादशहस्तप्रासादे त्रिचत्वारिशदङ्गला मूर्त्तिः, द्वादशहस्तप्रासादे त्रिचत्वारिशदङ्गला मूर्त्तिः, द्वादशहस्तप्रासादे द्वाशीत्यङ्गला मूर्त्तिभंवेदित्यर्थः । वतुश्चत्वारिशदङ्गला मूर्त्तिः, एवंक्रमेण वृद्ध्या पञ्चाशदस्तप्रासादे द्वाशीत्यङ्गला मूर्त्तिभंवेदित्यर्थः । इत्यासनस्था द्वितीयाः प्रतिमाः पञ्चाशत्संख्याकाः ।

### प्रासादपरिमाणेन आसनस्थप्रतिमापरिमाणम्।

| प्रासाव<br>हस्तमान | -   | AIL    | प्रतिमाया<br>अङ्गुलिमानम् |    | तादस्य<br>मानम् |     | प्रतिमाया<br>अङ्गुल्झिनम् |
|--------------------|-----|--------|---------------------------|----|-----------------|-----|---------------------------|
| . 9                |     | ***    | Ę                         | 4. |                 |     | 3 %                       |
| . 2                |     | 600    | १२                        | ξ  | ***             | *** | 30                        |
| 2                  | *** |        | 85                        | 6  | ***             | *** | ३३                        |
| 8                  | ••• | * 2 2. | २४                        | 6  | ***             | *** | ३६                        |

#### [ आसनस्थमध्यमाधमप्रतिमापरिमाणम् ]

## विंशत्येकाधिका ज्येष्टा विंशत्योना कनीयसी। ऊर्द्धार्चा प्रथमा प्रोक्ता आसनस्था द्वितीयिका ॥१४॥

| 9   | ,       | ••• | 39        | ३०  | •••     | •••        | ६२         |
|-----|---------|-----|-----------|-----|---------|------------|------------|
| १०  | •••     | *** | ४२        | 38  | •••     | •••        | ६३         |
| 28  |         | ••• | ४३        | इर  | ***     | •••        | ६४         |
| १२  | ***     | ••• | 88        | ३३  |         |            | इंद        |
| १३  | •••     | ••• | ४६        | \$8 | • • •   | •••        | ६६         |
| 58  | •••     | ••• | 8€        | ३५  | •••     | ***        | <b>ξ</b> 6 |
| १५  | •••     | ••• | 80        | ३६  | ***     | •••        | ६८         |
| १६  | •••     |     | 89        | 30  |         | ***        | ६९         |
| १७  | ***     | *** | 86        | 36  | ***     | •••        | 90         |
| 96  |         | ••• | 90        | 39  | •••     | •••        | 98         |
| १९  |         | ••• | 48        | 80  |         | •••        | ७२         |
| २०  | •••     | ••• | 99        | 88  | •••     | •••        | ७३         |
| 3 8 | •••     |     | <b>५३</b> | ४२  | •••     | •••        | <b>6</b> 8 |
| २२  | ••• , § | *** | 68        | 83  | •••     | •••        | ७५         |
| २३  | •••     | ••• | ५५        | 88  | ***     | ***        | ७६         |
| २४  | •••     | ••• | ५६        | ४८  | ***     | •••        | 99         |
| २५  | ***     |     | 90        | ४६  | •••     | ***        | 96         |
| २६  | ***     | ••• | 96        | 80  | •••     | ***        | ७९         |
| २७  | •••     | ••• | 99        | 85  | •••     | •••        | 60 "       |
| 26  |         | ••• | ξo        | 86  | •••     | •••        | 68         |
| २९  |         | ••• | ६१        | 90  | *** *** | .(प्रतिमास | ह्वयाः) ८२ |
|     |         |     |           |     |         |            |            |

१४। विंशत्येकेति । विंशत्येकत एकविंशत्यङ्गलाद अधिका द्वाविंशत्यङ्गलादिपरिमाणा प्रतिमा ज्येष्ठा । विंशत्योना विंशत्याङ्गुलेन हीना कनीयसी प्रतिमा भवतीत्यर्थः । एवञ्च कण्ठतोऽनुक्तमप्यत्र मध्यमप्रतिमाणरिमाणं पारिशेष्यादुन्नेयम् ; तथा हि द्वाविंशत्यादङ्गलपरिमाणा ज्येष्ठा, विंशत्योना कनीयसी, विंशौकविंशत्यङ्गला च मध्यमेति पर्यवसितोऽर्थः । अयञ्च प्रासाद-मानेन प्रतिमाणरिमाणनिर्णयप्रकारो ग्रन्थकृदुपञ्चमेव नान्यत्र शिल्पशास्त्र उपलम्यते ।

### [ द्वारमानेन ज्येष्ठप्रतिमापरिमाणम् ]

### द्वारोच्छ्रयोऽष्टधा कार्यो भागमेकं परित्यजेत् । सप्तभागं त्रिधा कृत्वा द्विभागा प्रतिमा भवेत् ॥१५॥

१५। पूर्वं प्रासादमानेन प्रतिमामानमभिहितम्, इदानीं प्रासादद्वारमानेनापि तद वक्तुं प्रथमं ज्येष्ठप्रतिमापित्माणमाह—द्वारोच्छ्य इति । आदौ द्वारस्यौन्नत्यम् अष्ट्या विभज्यकमंशं पित्यज्याविश्यान् सप्तांशान् त्रिधा विभज्य द्विभागेन प्रतिमाः कुर्यात् । एकांशेन च पीठिकेत्यनुक्त-मप्यत्रोद्यम् । तथा च बृहत्संहितायाम्—

देवागारद्वारस्याष्टांशोनस्य यस्तृतीयोऽंशः । तत्पिण्डकाप्रमाणं प्रतिमा तद्वद्विगुगपरिमाणा ॥ इति (अः ५७, ३ श्लो०) द्वारमानाष्टभागोना प्रतिमा स्यात् सिपिण्डका । द्वी भागौ प्रतिमा तत्र तृतीयांशश्च पिण्डिका ॥ (अः ५५, १६ श्लो०)

इति च । अष्टांशोनस्येति कृताष्टभागस्य द्वारमानस्याष्टमभागेन हीनस्येत्यर्थः । द्वारप्रमाणमाह तत्रैव प्रासादलक्षणमधिकृत्य—

यो विस्तारो भवेद यस्य द्विगुणा तत्समुम्नतिः । उच्छूायाद यस्तृतीयांशस्तेन तुल्या कटिः स्मृता ॥ विस्तारार्द्धं भवेद गर्भो भित्तयोऽन्याः समन्ततः । गर्भपादेन विस्तीर्णं द्वारं द्विगुणमुच्छितम् ॥ (अः ५५, १-२ स्टो॰)

इति । तथा च दशहस्तिवस्तृते प्रासादे गर्भः पञ्चहस्तः गर्भस्य पादेन तुर्यशिन द्वारिवस्तारो भवे-दिति सपादहस्तप्रमाणा द्वारस्य विस्तृतिः उन्नतिश्र सार्द्धद्विहस्तपिरमाणा । एवञ्च—द्वासप्तिहस्त-विस्तृते प्रासादे षट्त्रिशद्धस्तिमतो गर्भः, गर्भपादसममानतया च नवहस्ता द्वारस्य विस्तृतिस्तदु-द्विगुणोऽष्टादशहस्तश्रोळ्यः तस्य चाऽष्ट्या विभक्तस्य एकमंशं षडङ्गुळाधिकहस्तद्वयं परित्यज्य शिष्टानामष्टादशाङ्गुळाधिकपञ्चदशहस्तानां त्रिभागीकृतानां भागद्वयपिरमिता द्वादशाङ्गुळाधिकदश-हस्ता प्रतिमा भवेदिति निष्कर्षः । एतच 'एकहस्ते तु प्रासादे मूर्त्तिरेकादशाङ्गुले'(११ श्लो०)ति यदुक्तं ततोऽन्यादशमेवेति मन्तव्यम्, निरुक्तद्वारमानत एकहस्तविस्तृतप्रासादे द्वारस्य षडङ्गळत्वेन यथोक्तभागवशात् प्रतिमाया अष्टाविंशतियवपरिमाणत्वप्रसक्तेः ।

समराङ्गणसूत्रधारे त्त्तममध्यमाधममूर्तीः प्रकृत्य-

(भव ? तच) द्वारं त्रिधा (चत्वा ? भक्ता) पीठं भागेन कल्पयेत्।

(ता ? हा) भ्यां (तु) प्रतिमा कार्या ज्येष्ठा (स्या ? यां) मानमीहराम् ॥

(अः ७०, १४७ स्रो०)

इति यदुत्तमप्रतिमापरिमाणमुक्तं तत् प्रकृतप्रन्थस्य कनिष्ठप्रतिमामानानुरूपम् । तथा कनिष्ठमूर्ति-परिमाणे— [ मध्यमप्रतिमापरिमाणम् ]

### द्वारं विभज्य नवधा भागमेकं परित्यजेत्। अष्टौ भागांस्त्रिधा कृत्वा द्विभागे प्रतिमा भवेत्।

[कनिष्ठप्रतिमापरिमाणम्]

### विभागेभीजिते द्वारे द्विभागेऽची प्रकोर्त्तिता ॥१६॥

इति प्रासादद्वारमानेन प्रतिमाप्रमाणम् ।

......हीनायां चिद्ध्याद द्वारमष्ट्या ।

ए(व ? क) मुत्सुज्य शेषेण \*\*\*\*\* ॥ (अः ७०, १४९ श्लो॰)

इत्यपि यदुक्तं तत्तु प्रक्रान्तश्लोकानुसारीति दृश्यते । एवम् अस्माभिरुपरिष्टात् प्रदर्शयिष्यमाणं तदुक्तमध्यमप्रतिमापरिमाणमि वक्ष्यमाणमध्यमप्रतिमापरिमाणानुसारीति ज्ञेयम् । न वैवं समराङ्ग्रगस्त्रश्रासाण्यात् प्रकृतेऽपि ग्रन्थे वैपरीत्येन अधममध्यमोत्तमप्रतिमापरिमाणलक्षकतया श्लोकानां परिपाटीः स्वीकृत्य तदेकवाक्यता करणीयेति वाच्यम्, बृहत्संहितायां मध्यमादिभेद-मनादृत्य केवलमेतच्छोकोक्तपरिमाणस्यैव ग्रहणेनास्यैवोत्तमत्वस्वीकारात् । मत्स्यपुराणेऽपि—

द्वारोच्छ्रयस्य यन्मानमष्टधा तत्तु कारयेत् । भागमेकं ततस्त्यक्ता परिशिष्टन्तु यद्व भवेत् ॥ भागद्वयेन प्रतिमा......। (अ० २९८, २४-२५ श्लो०)

इति द्वारमानेनैकमेच प्रतिमापरिमाणमुक्तमिति सर्वं ससमञ्जसम्।

१६। मध्यमाधमप्रतिमापरिमाणमाइ—द्वारिमति त्रिभागैरिति च। स्पष्टोऽर्धः। मध्यम-प्रतिमालश्रणमाइ समराद्गणसूत्रधारे—

> मध्यायां नवधा द्वारं कृ (ते ? त्वै ) कं भागमुत्स् जेत् । शेषान् भागांस्त्रिधा कृत्वा पीटं भागेन कल्पयेत् ॥ अर्चामुभाभ्याम्.....। इति । (अ० ७०, १४८-१४९ श्लो०)

अधमप्रतिमापरिमाणमप्याह तत्रैव—'हीनायां विद्ध्याद द्वारमष्ट्ये'त्यादि प्रागेवोल्लिखतम् । द्वारप्रमाणायाः प्रतिमाया विनियोगमाह समराङ्गणसूत्रधारे—

'यात्रार्था प्रतिमा द्वारप्रमाणेन विधीयते । इति । ( अ० ७-१४६ ) यात्रार्था उत्सवार्थ निर्मिता ।

द्वारमानेन प्रतिमापरिमाणेऽन्येऽपि विशेषाः समराङ्गणसूत्रधारतो जिज्ञास्त्रभिर्विज्ञेया । प्रतिमानां मुखाद्यवयवपरिमाणादिकञ्च मत्स्यपुराण ( अ० २५८ )-बृहत्संहिता ( अ० ५७ )-काश्यपशिल्प ( अ० ५० )-समराङ्गणसूत्रधारादिषु ( अ० ७६ ) द्रष्टव्यम् ।

[ गृहवूज्यायाः प्रतिमायाः परिमाणम् ]

## आरभ्येकाङ्गुलादूर्द्वं पर्यन्ते द्वादशाङ्गुलम्। गृहेषु प्रतिमा पूज्या नाधिका शस्यते ततः ॥१७॥

[ देवगृहोचितप्रतिमापरिमाणम् ]

### तदृद्धीन्नवहस्तान्ता पूजनीया सुरालये। [बहिर्यनीयप्रतिमाणस्]

## दशहस्तादितो याऽची प्रासादेन विनाऽर्चयेत् ॥१८॥

१७। इदानीं कुत्र कीहशी प्रतिमा पूजनीयेति वक्तुं प्रथमं गृहोचितायाः प्रतिमायाः परिमाण-माह—आरम्येति । एकाङ्गुलादारभ्य उच्छायेण हादशाङ्गलपर्यन्ता प्रतिमा गृहेषु पूज्या । स्पष्टमुक्तं मतस्यपुराणे—

अङ्गुष्ठपर्वादारम्य वितस्तिर्यावदेव 🖪 । गृहेषु प्रतिमा कार्या नाधिका शस्यते बुधैः ॥ ( अ० २५८, २२ इलो० )

इति । वितस्तिद्वांदशाङ्गुलम् ।

१८। देवालयपूज्यामाह तदूर्बुादिति । द्वादशाङ्गुलतोऽष्टहस्तपरिमाणं यावत् प्रतिमा सराख्ये पूजनीया । तथा च मात्स्ये—

'आषोडशा तु प्रासादे कर्तव्या नाधिका ततः' इति । ( अ० २५८ २३ )
'आषोडशा' षोडश वितस्तिपर्यन्ता अष्टहस्तपर्यन्तेति यावत्, प्रासाद इति देवाख्य इत्यर्थः ।
एतदेकवाक्यताविधित्सयैव 'नवहस्तान्ता' इत्यस्य नव हस्ताः परिमाणं यस्याः सा नवहस्ता,
सा अन्ते यस्याः त्रयोदशाङ्गुलाद्यष्टहस्तान्तायाः प्रतिमायाः सा तथेत्यतद्वगुणसंविज्ञानव्यधिकरणबहुबीहिणा ताहशोऽर्थः कष्टकल्पोऽपि युक्त इत्युत्पश्यामः ।

दशहस्तादित इति । दशहस्तायाः प्रतिमाया आदिरादिभृता प्रतिमा ताम आरभ्य नषहस्तप्रतिमामारभ्येत्यर्थः, न तु दशहस्तप्रतिमामारभ्येति यथाश्रुतार्थः करणीयः, पूर्वोक्तमत्स्यप्रराणवचनेन नवहस्तायाः प्रतिमाया अपि प्रासादे पूजनिषेधात्, सम्भवति च तहचनेन
सहैकवाक्यत्वे वाक्यभेदस्यान्याय्यत्वात् । इत्यञ्च—'दशादिकरबृद्ध्या च' (१९) इति वक्ष्यमाणवाक्येन दशहस्तप्रतिमामारभ्य पञ्चचत्वारिशद्धस्तां यावचतुष्वयां पूजनिवधानादियमेकेव नवहस्ता
प्रतिमा वर्तते, यस्याः पूजास्थानं किमपि नोपदिष्टं ग्रन्थकृता ।

इदमत्र मनस्यापतित, —प्रासादेन विनाऽर्चयेदित्यनेन सामान्यत आसां दशहस्तादिप्रतिमानां प्रासादे पूजां निषिध्य क तहींमाः पूजनीया इत्यपेक्षायां दशादिकरवृद्धे ति विशेषोऽभिहितो प्रन्थ-कृतेति । अत्र च पक्षे 'नवहस्तान्ता' इत्यस्य 'दशहस्तादित' इत्यस्य च यथाश्रुत एवार्थः करणीयः [तत्र विशेषः]

### दशादिकरवृद्धचा च षट्तिंशत्प्रतिमाः पृथक् । वाणवेदकरान् यावचतुःषष्ट्यां(चतुष्क्यां?)पूजयेत् सुधीः॥१६॥ [ देवगृहभिन्त्यादिनिर्णयः ]

चतुरस्रीकृते चेत्रे दशधा प्रविभाजिते । चतुर्भागे भवेद भित्तिः शेषं गर्भग्रहं स्मृतम् ॥२०॥

स्यादन्यथा नवहस्तप्रतिमाविषये किमपि विधानं न स्यात्तेन च ग्रन्थकृतो न्यूनता प्रसज्येत । यथा-श्रुतार्थपरिग्रहपक्षे तु पूर्वोक्तमत्स्यपुराणवचनव्याकोपो मतान्तरवादेन प्रतिसमाधेय इति दिक् ।

१९ । दशहस्तादिप्रतिमानां पूजास्थानमाह—दशादीति । दशहस्तत आरभ्य वाणवेदकरान् पञ्चवत्वारिंशतं हस्तान् यावत् एकैककरवर्धनाजाताः पृथक् षट्त्रिंशतं प्रतिमाः चतुष्वयां बहिश्रतुरस्तदेशे पुष्करिण्याकारनिर्जलवतुरस्रस्ताते वा पूजयेदित्यर्थः । तथा च दशहस्तैकादशहस्त- द्वादशहस्तादिक्रमेण पञ्चवत्वारिंशद्धस्तां यावद गृहाद बहिश्रतुरस्तप्रदेशे पूजयेत् । भवति च दशहस्तां प्रतिमां मेस्त्वेन कल्पयतः पञ्चवत्वारिंशद्धस्ता प्रतिमा पट्त्रिंशी ।

एताश्च पञ्चचत्वारिंशद्धस्तान्ताः प्रतिमाः पूर्ववज्ज्यैष्ठ्यादिकं भजन्ते । तथा हि—निरुक्त-प्रमाणाः प्रतिमाः ज्येष्ठाः, स्वमानस्य तृतीयभागोना मध्यमा अर्द्धोनाश्च कनिष्ठा इति । तदेतत् सविशेषमाह समराङ्गणसूत्रधारे—

आकाशे (१) प्रतिमा (येष्टा १ ज्येष्टा ) चत्वारिशञ्च पञ्च च । इस्तान् कार्या त्रिभागोना मध्या हीना तदर्दतः॥ (अ० ७० १४५—१४६ श्लो०)

इति । इत ऊर्द्धं प्रतिमाया विधानं नास्तीति इयमेव बृहत्तरा प्रतिमा ।

बृहत्संहितायां चतुर्हस्तावधिकप्रतिमाया एव शुभदायकत्वमुक्तम् — सौम्या तु इस्तमात्रा वखदा इस्तद्वयोच्छिता प्रतिमा ।

क्षेमसभिक्षाय भवेत्त्वतुर्हस्तप्रमाणा या ॥ इति । ( अ० ५७, ४९ श्लो० )

अत्रादर्शे चतुःषष्ट्यामिति प्रामादिकः पाठः, छन्दोभङ्गदोषादर्थासङ्गतेश्च । अस्ति च समानतन्त्रे अन्यकृतः कृतौ रूपमण्डने प्रायेणैतत्समानानुपूर्वीकः श्लोकः, तत्र च 'चतुष्काम्' इति पाठ उपलभ्यते । छन्दःशुद्धोऽप्ययं पाठोऽपपाठ एव सन्यतेऽर्थदारिद्वयात्, तस्मात् पूर्वद्शितसमराङ्गण-सूत्रभारवचनैकार्थ्यात् रूपमण्डनीयचतुष्कशब्देन साम्यबाहुल्याच प्राङ्गणादिसमानार्थकं 'चतुष्कयाम्' इति पदं शुद्धपाठत्वेन कल्पितमस्माभिरिति ज्ञेयम् ।

२०। इदानीं गर्भगृहप्रमाणेन प्रतिमापरिमाणं वक्तुमादौ गर्भगृहप्रमाणमाह—बतुरस्रीकृत इति । अन्यथैव मित्त्यादिविधानमाह बृहत्संहितायाम्, तच पूर्वं प्रदर्शितम् । [ गर्भगेहप्रमाणेन ज्येष्ठादिप्रतिमाकथनम् ]

गर्भगेहित्रभागेण ज्येष्ठाऽर्चा कथिता बुधैः।
मध्यमा च दशांशेन(शोना) पञ्चांशेना(शोना) कनीयसी॥२१॥
सप्तांशे गर्भगेहे तु द्रौ भागौ परिवर्जयेत्।
पञ्चभागो भवेद्देवः शयनस्थः सुखावहः॥२२॥
अष्टलोहमयी मूर्तिः शैलरत्मयी तथा।
श्रेष्ठवृत्तमयी वाऽपि प्रवालादिमयी शुभा॥२३॥

२१। गर्भेत्यादि। त्रिभागीकृतस्य गर्भगेष्टस्य भागेनैकेन कृता अर्चा ज्येष्ठा, बोडशधा विभक्तस्य गर्भगृहस्य दशांशोना अर्थात् सार्द्धपादप्रमाणा प्रतिमा मध्यमा ; तथा पञ्चांशोना प्रतिमा कनीयसी कनिष्ठा इत्यर्थः।

अत्र यद्यपि 'त्रिभागेण' इति ग्रुद्धपाठसमीपचर्यया 'दशांशेन' इत्यत्राप्यसन्दिग्धत्वेन प्रतीय-मानः पाठः परिवृत्तिबुद्धिं विलुम्पति, तथापि 'पञ्चांशेना' इति विकृतपाठदर्शनात्तस्य च प्रकृत्यनुसन्धित्सया 'पञ्चांशोना' इति पाठः प्रथमतः ग्रुद्धत्वेन बुद्धिमारोहति, ततश्च मध्यमत्वा-दिकमान्यथानुपपत्त्या सर्वत्रैव 'ऊना' इति पाठः सम्यक्तया प्रतिभातीति स एवास्माभिरनुस्तः । क्रमानुपपत्तिस्तु—

अङ्गृष्ठपर्वादारभ्य वितस्तिर्यावदेव तु । गृहेषु प्रतिमा कार्या नाधिका शस्यते बुधैः ॥

इत्यादिवचनादूनप्रमाणाया एव प्रतिमाया ज्यैष्टं प्रतीयते, प्रमाणाधिकायास्तु कानिष्ठ्यम् । इत्यञ्च गर्भगृहद्दशांशेन निर्मिता प्रतिमा प्रमाणाधिकेति तस्याः कानिष्ठ्ये प्राप्ते, पञ्चांशेन निर्मिता त्नप्रमाणेति तस्या अपि मध्यमत्वे प्राप्ते तदुभयविपरीतं प्रमाणाधिकायाः प्रतिमाया माध्यमिकत्वमूनप्रमाणायाश्च कानिष्ठ्यम् उपदिशन् यथाश्चतः पाठः क्रमदुःस्य इति हेयपक्ष एव निक्षेप्तव्यः ।

तदेतत् सर्वं विस्पष्टमुक्तं स्वयं ग्रन्थकारेण तदीयरूपमण्डने— वृतीयांश्चेन गर्भस्य प्रासादे प्रतिमोत्तमा । मध्यमा स्वद्शांशोना पञ्चांशोना कनीयसी ॥ इति

२३। अष्टलोहबिम्बानि, यथा— सौवर्ण राजतं ताम्रं पैत्तलं कांस्यमायसम्। सैसकं भ्याप्रचन्नेति लोहं बिम्बं तथाऽष्ट्रधा ॥

> बिम्बरतानि, यथा— स्फटिकं पद्मरागञ्ज बज्जं नीलं हिरण्मयम् । बैद्र्मं बिद्रुमं पुष्पं रत्नबिम्बं तथाऽष्टथा ॥

## अतीताब्दशता या स्यान्मूर्त्तिः स्थाप्या महत्तमेः। खण्डिता स्फुटिताप्यच्या अन्यथा दुःखदायिका ॥२४॥

स्फटिकं सूर्यकान्तञ्च चन्द्रकान्तमिति त्रिधा । स्फटिकस्यैव भेदाः स्युः काममोक्षार्थदाः क्रमात् ॥ श्रियं कामं तथाऽऽरोग्यमृद्धि पुत्रं जयं स्रखम् । लभते पद्मरागादिविम्बानां क्रमशोऽर्चनात् ॥

बिम्बवृक्षा, यथा--

चन्दनं देवदारुश्च शमीपिप्परुश्चिशपाः । खदिरासनमाल्हरमधूका वकुलस्तथा ॥ पद्मकं कर्णिकारञ्च विप्रादीनां त्रयं त्रयम् । कमाद्दारवबिम्बानां विज्ञेयास्तरवः ग्रुभाः ॥

२४। इदानीं जीर्णोद्धारविधिं संक्षेपेण कथयिष्यन् आदौ जीर्णत्वेऽप्यपित्याज्यां प्रति-मामाह—अतीताब्दशतेत्यादि । महत्तमैर्महापुरुषैः स्थाप्या स्थापनयोग्या या मूर्त्तिः देवताबिम्यम् अतीताब्दशता विगतशतवर्षा सती खण्डिता भग्ना, स्फुटिता विदीर्णापि सा अर्च्या पूजनीया, अन्यथा नोचेत् पूजिता स्यात् दुःखदायिका अञ्चभप्रदा भवेदिति शेषः । शतस्य वर्षाणामप-गमे यदि प्रतिमा भग्ना स्फुटिता वा स्यात्, तथापि तां पूजयेदित्युक्तमनेन ।

व्यक्तिविशेषप्रतिष्टितानां मूर्त्तानामत्याज्यतामाह शिवलिङ्गमधिकृत्याग्निपुराणम्— अस्तरैर्मु निभिगोत्रैस्तन्त्रविहिभः प्रतिष्टितम् । जीर्णं वाऽप्यथवा भग्नं विधिनापि न वालग्रेत् ॥ (अ० १०३, १९ श्लो०)

भङ्गविशेषे याद्यायाद्यत्वमुक्तं यन्थकारेण तस्यैव रूपमण्डने— अङ्गप्रत्यङ्गभय्नां तु मूर्त्तिं धीमान् विसर्जयेत् । नसाभरणमालास्त्रभय्नां तां न विसर्जयेत् ॥ इति ।

शुक्रनीतिसारे च

देवालये मानहीनां मूर्त्तिं भग्नां न धारयेत् ।
अग्निपुराणेऽपि सप्तषष्टितमाध्याये—
जीर्णोद्धारिविधि वक्ष्ये भूषितां खपयेद गुरुः ।
अवलां विन्यसेद गेहे अतिजीर्णां परित्यजेत् ॥ १ ॥
व्यङ्गां भग्नाञ्च शैलाख्यां न्यसेदन्याञ्च पूर्ववत् ।
संहारविधिना तत्र तत्त्वान् संहृत्य देशिकः ॥ २ ॥
सहस्रं नारसिंहेन दुत्वा तामुद्धेद गुरुः ।
वारवीं वारयेद वहाँ शैल्रजां प्रक्षियेजले ॥ ३ ॥

धातुरत्नविलेपोत्था व्यङ्गाः संस्कारयोग्यकाः । काष्टपाषाणजा भग्नाः संस्काराही न देवताः ॥२५॥

[ बहिरायतनस्थाप्या देवताः ]

भैरवः शस्यते लोके प्रत्यायतनसंस्थितः । न मूलायतने कार्यो भैरवस्तु भयङ्करः । नारसिंहो वराहो वा तथान्येऽपि भयङ्कराः ॥२६॥

[ अशुभप्रतिमालक्षणम् ]

नाधिकाङ्गा न हीनाङ्गाः कर्तव्या देवताः कचित्।

धातुजां रत्नजां वापि अगाथे वा जलेऽम्बुधौ । यानमारोप्य जीर्णाङ्गां छाद्य वस्त्रादिना नयेत् ॥ ४ ॥ वादिन्नैः प्रक्षिपेत्तोये गुरवे दक्षिणां ददेत् । यत्प्रमाणा च यद्द्व्या तन्मानां स्थापयेदिने । कृपवापीतडागादेजींणोद्धारे महाफलम् ॥ ५ ॥

शिल्परक्षे च— दोषे लघुतरे बिम्बं नैव त्याज्यं कदाचन ।
बाहुच्छेदे करच्छेदे पादच्छेदे तथैव च ॥
तथैव स्फुटिते भिन्ने यस्मिन्नवयवे गते ।
वैरूप्यं जायते यस्य तत्त्याज्यं प्राथशो भवेत् ॥
अङ्गुल्यादिपरिच्छेदे बन्धनं शस्यते बुधैः ।
महादोषसमायुक्ते सान्निध्यं लक्ष्यते यदि ।
तथैव बढ्डा संशोध्य प्रायश्चित्तं समाचरेत् ॥

२६। भैरव इत्यादि। भैरवो कालभैरवो वटुकभैरविश्वपुरभैरवश्च महादेवस्य मूर्तिविश्वेषः, प्रत्यायतनसंस्थितः वास्तुविहवीटीस्थः शस्यते प्रशस्तो भवति, बिहरावास एव स्थापनीय इत्यर्थः। मूलायतने न कार्यो न स्थापनीयः। नारसिंहो वराहो वा तथा अन्येऽिप भयङ्करा देवता मूलायतने न कार्योः। तदुक्तं मत्स्यपुराणे समानानुपूर्व्या—

भैरवः शस्यते लोके प्रत्यायतनसंस्थितः । न मूलायतने कार्यो भैरवस्तु भयङ्करः ॥ नारसिंहो बराहो वा तथान्येऽपि भयङ्कराः ॥ इति । (२५९अ० १४-१५ श्लो०)

स्वामिनं घातयेन्न्रचना करालवदना तथा। अधिका शिल्पिनं हन्ति कृशा चैवार्थनाशिनी ॥२०॥ वक्रनासातिदुःखाय संचित्ताङ्गा भयङ्करी। चिपटा दुःखशोकाय आधिपत्यविनाशिनी ॥२८॥ दुःखदा हीनवक्ता तु पाणिपादक्रशा तथा। हीनाङ्गा हीनजङ्घा च भ्रमोन्मादकरी नृणाम् ॥२६॥ शुष्कवक्तू तु राजानं कटिहीना च या भवेत्। पाणिपादविहीनायां जायते नरको महान् ॥३०॥ जङ्बाहीना तु या त्वर्चा शतु-कल्याणकारिणी। पुत्रमित्रविनाशाय हीना वक्तःस्थलेन या ॥३१॥

२७-३१। एते पञ्च श्लोकाः सर्वात्मना मत्स्यपुराणीय (अ० २५९, १६-२० शो०)-श्लोक-पञ्चकमनुकुर्वते । यच कवित् कश्चिद् वर्णभेदोऽस्ति तन्मात्रं प्रदृश्यते—'आधिपत्यविनाशिनी' (२८ श्लो०) इत्यत्र मात्स्ये 'अनेत्रा नेत्रनाशिनी' (१८ श्लो०) इति पाठः, एवं 'पाणिपादविहीनायां' (३० श्ली) इत्यत्र 'पाणिपादिविहीनो यो' (१९ श्लो०) इति पाठः। 'जङ्घाहीनदेवतार्चा' (३१ क्लो॰) इत्यत्र 'जङ्घाजानुविहीना च' (२० क्लो॰) इति पाटः। समराङ्गणसूत्रधारे—

निहन्ति कारकं रौद्रा दीनरूपा च शिल्पिनम् । क्रशा व्या ( घि १ घि ) विनाशञ्च कुर्यात् कारयितुः सदा ॥ कृशोदरी तु दुर्भिक्षं विरूपा चानपत्यताम् 🛮 ( अ० ७७, ७-८ इलो० )

इत्यन्यदेव फलं तत्तदङ्गविकृतायाः प्रतिमायाः प्राष्ट्र । तथा बृहत्तसंहितायाम्— नृपभयमत्यङ्गतायां हीनाङ्गायामकल्यता कर्तुः। शातोदर्थां श्रुदमयमर्थविनाशः कृशाङ्गायाम् । मरणन्तु सक्षतायां शस्त्रनिपातेन निर्दिशेत् कर्त्तुः ॥ ( अ, ५७, ५-५१ )

इति । परमत्र दृष्ट्यवस्थानादिभेदेनाप्यश्चभप्रतिमालक्षणमुक्तम् । यथा—

वामावनता पर्सी दक्षिणविनता हिनस्त्यायुः। अन्धत्वमूर्द्व हण्ड्या करोति चिन्तामधोमुखी दृष्टिः॥

(अ० ५७, ५१-५२ इलो० ) इति ।

पीठयान-परोवारध्वंसे सित यथाक्रमम् ।
स्थानवाहनभृत्यानां नाशो भवति निश्चितम् ॥३२॥
प्रतिमा काष्टलेपाश्मदण्डिचत्रादिसंग्रहे ।
मानाधिक-परीवाररिहता नैव पूज्यते ॥३३॥
अनेत्री नेवनाशाय स्वल्पा स्याद् भोगवर्जिता ।
अर्थहृत् प्रतिमोत्ताना चिन्ताहेतुरधोमुखी ॥३४॥

[ शुभप्रतिमालक्षणम् ]

सम्पूर्णावयवा या स्यादायुर्ल्इमीप्रदा सदा। एवं लक्षणमासाद्य कर्तव्या देवता बुधैः॥३५॥ [अथाद्यास]

यानलेरुत्पातान् गर्भः प्रोवाच तानहं वच्ये। तेषां सङ्चेपोऽयं प्रकृतेरन्यत्वमुत्पातः॥ ३६॥

३२ । पीठयानेत्यादि । प्रतिमायाः पीठस्य यानस्य परीवारस्य च ध्वंसे नाशे सित कर्तुरिप यथाक्रमं स्थानवाहनशृत्यानां निश्चितं नाशो भवति । तथा च पीठध्वंसे स्थाननाशः, यानध्वंसे वाहननाशः, परीवारध्वंसे च शृत्यनाशो भवतीत्पर्थः ।

३३। प्रतिमेति । काष्ठादिनिर्मितप्रतिमानां संग्रहे इत्यर्थः । मानाधिकेति । पूर्वं प्रतिमाया यन्मानमुक्तं ततोऽधिकपरिमाणा, परीवाररिहता यस्याः प्रतिमाया यावन्तः परीवाराः शास्त्रदृष्टास्ततोऽख्यपरीवारविशिष्टा, तत्रश्चानयोः कर्मधारयः । अथवा मध्यमणिन्यायेन परीवार-पदस्योभयन्नान्वयः, तथा व मानाधिकपरीवारा परीवाररिहता चेत्यायातम् ; एवञ्च यस्याः प्रतिमायाः परीवाराः संख्यातो दैर्ध्यादितश्च यथानिर्दिष्टपरिमाणाधिकपरिमाणवन्तः, यस्याश्चे-कान्ततः परीवारा एव न सन्ति, ते उभे अपि नैव पूजयेदित्यर्थः ।

३५। सम्पूर्णावयवेति। तथा च मात्स्ये-

सम्पूर्णावयवा या तु आयुर्लक्ष्मीप्रदा सदा । एवं लक्षणमासाद्य कर्तव्यः परमेश्वरः॥ ( अ० २५९, २१-२२ स्हो० )

इति किञ्जिद्गभिन्नानुपूर्व्याऽयं श्लोकः । परमेश्वरो देवप्रतिमा ।

३६। यानत्रेरिति। यानुत्पातान् गर्गो वृद्धगर्गः अत्रेः समीपे प्रोवाचेत्यन्वयः। तथा न मत्स्यपुराणे मनोरद्भुतशान्त्यादिप्रच्छायां मत्स्यवचनम् अपचारेण नराणामुपसर्गः पापसञ्जयाद् भवति । संसूचयन्त्यतिदिशान्तरिक्तभौमां तथोत्पातः ॥३७॥ मनुजानामपचारादपरक्ता देवताः सृजन्त्येतान् । तत्प्रतिघाताय नृपः शान्तिं राष्ट्रे प्रयुञ्जीत ॥ ३८॥

[ दिव्याद्रभुतम् ]

दिव्यं ग्रहर्चवैकृतम् ... ...

[ आन्तरिक्षाद्रभुतम् ]

गन्धर्वपुर(पुरपुरः?)न्दरचापांसि(पादिः?) यदान्तरित्तं तत् ॥३६॥

अत्र ते वर्णयिष्यामि यदुवाच महातपाः । अत्रये वृद्धगर्गस्तु सर्वधर्मभृतां वरः ॥ (अ० २२९, २१को० )

इति । तेषाम् अद्भुतानां सङ्क्षेपः समासेन संग्रहस्तु प्रकृतेरन्यत्वं स्वभावस्यान्यथाभावः वैपरीत्यमिति यावत् ।

तथा च बृहत्संहिताविवृतौ उत्पलभदृष्टतसमाससंहितायाम्— यः प्रकृतिविपर्यासः सर्वः संक्षेपतः स उत्पातः । क्षितिगगनदिव्यजातो यथोत्तरं गुरुतरो भवति ॥ इति ।

३७। संसूचयन्तीति। सर्वाङ्गक्षतिमदं श्लोकार्द्धं कथं प्रतिक्रियेतेति पर्याकुछैरस्माभिर्मूछै संशोधनप्रयासः परित्यक्तः। परमर्थप्रहार्थं संवादिप्रमाणमुद्ध्यिते। तथा च बृहत्संहितार्या यथोक्तपूर्वार्द्धात् परम्—

'संसूचयन्ति दिव्यान्तिरक्षभौमास्त उत्पाताः' ( अ० ४५, २ क्षो० )। इति प्रकृतार्द्धसमार्थकः पाठः। 'नराणाम् अपचारेण पापसञ्जयो भवति पापसञ्जयादुपसर्गा उपद्वाः। तथा च गर्गः—

अतिलोभादसत्याद्वा नास्तिक्याद्वाप्यधर्मतः । नरापचारात्रियतमुपसर्गः प्रवर्त्तते ॥ इति ।

ततो दिन्यान्तरिश्वभौमा उत्पाताः तान् उपसर्गान् संसूचयन्ति ।' इति तद्दविदृतौ उत्पर्कभट्टाः ।

३९। इदानीमुत्पातान् विभनन् दिन्यस्वरूपमाह - दिन्यमिति । ब्रह्मणाम् आदित्या-

### [भौमाद्रभुतम्]

## भौमं चरस्थिरभवं ...

[ एवां शान्तिनिवर्त्तनीयत्वानिवर्त्तनीयत्वविकल्पः ]

## तच्छान्तिभराहतं शममुपैति । नाभसमुपैति मृदुतां शमीत न दिव्यं वदन्त्येके ॥४०॥

दीनाम् ऋक्षाणाम् अश्विन्यादिनक्षत्राणां यद् बैकृतम् अन्यथाभावस्तद् दिव्यम् अङ्गुतमिति शेषः । अत्र प्रकृतोऽप्युत्पातो छिङ्गभेदाद् 'दिव्येन' न सम्बध्यते एवमुत्तरत्रापि । यद्भा बैकृतमेदात्र विशेष्यम् , ग्रहर्भकृतं यद् वैकृतं तद् दिव्यमित्यर्थः ।

आन्तरिक्षमाइ—उल्केत्यादि । उल्कास्चरूपमाइ बृहत्संहितायाम्—

'दिवि भुक्तश्चभफलानां पततां रूपाणि यानि तान्युलकाः' (अ०३३,१४को०) इति। केचित पुनर्लोकानां शुभाशुभस्चनाय लोकपालास्तान्यस्ताण्येचोलका इत्यादुः। तथा चोत्परू-भट्टशतगर्गः—

स्वास्त्राणि संस्जन्त्येते शुभाशुभनिवेदिनः । छोकपाला महात्मानो छोकानां ज्वलितानि तु ॥ इति ।

निर्घात इति । निर्घातमाह बृहत्संहिताविवृतौ उत्पर्कभदृष्टतगर्गः—
यदाऽन्तरिक्षे बलवान् मारुतो मरुताहतः ।
पतत्यधः स निर्घातो अवेदनिरुसम्भवः ॥ इति ।

पवनो विकृतो वायुः । परिवेश इति । तत्स्वरूपमाह बृहत्संहितायाम्— सम्मूर्च्छता स्वीन्द्रोः किरणाः पवनेन मण्डलीभृताः । नानावर्णाकृतयस्तन्त्रभे व्योग्नि परिवेशाः ॥ इति ।

गन्धर्वपुरम् आकाशे दृश्यमानं पुराकृति प्रसिद्धम् । इन्द्रचापम् आकाशे दृश्यमानं धनुराकृति चिह्नम् । तथा च बृहत्संहितायाम्—

> सूर्यस्य विविधवर्णाः पवनेन विघटिताः कराः साम्रे । वियति धनुःसंस्थाना ये दश्यन्ते तदिनद्रधनुः ॥ इति ।

प्रकारान्तरमाह उत्पर्कभट्ट इतकाश्यपः—

अनन्तकुलजाता ये प्रत्नगाः कामरूपिणः । तेषां निश्वाससम्भृतमिन्द्रचापं प्रचक्षते ॥ इति ।

प्ते यत् तदान्तरिक्षम् अङ्गुतमिति । गन्धर्वपुरन्दरेत्यत्र एकं 'पुर'पदं लेखकप्रमादात् प्रतिसमिति प्रतिभाति । 'वापांसी'त्यप्यपपाठः ।

४०। भीममुत्पातमाह—भीममिति। अरस्थिरभवमिति वरेभ्यः स्थिरभ्यश्च वस्तुभ्यो

# दिव्यमिष शममुपैति प्रभृतकनकान्नगोमहीदानैः। रुद्रायतने भूमेर्गोर्दानात् कोटिहोमाच ॥ ४१॥

भवतीति ताहरां यत् तदु भौमम् । उत्पलभट्टस्तु बृहत्संहितायाम्—'वराणां वस्त्नां स्थैर्य स्थिराणां चरत्वं तदुन्नवम्' इत्याह ।

भौमनाभसयोः शान्तिकर्मानवर्त्यस्वमाह—तदिति । तद्व भौमम् अद्भुतं शान्तिभिः शान्ति-कर्मभिराहतं निवारितं सत् शमं शान्तिमुपैति । नाभसम् आन्तरिक्षम् अद्भुतं शान्तिभिराहत-मित्येव, स्दुतां मन्दीभावम् उपैति । अत्र स्दुतामुपैतीत्यनेन भौमं यथा शास्येन्न तथा नाभसमित्यायाति ।

दिन्योत्पातस्य शान्तिनिवर्त्यत्वे विकल्पमाह—नेति । दिन्यं न शान्तिमुपैति न वा मृदुतां यातीत्येके महर्षयो वदन्ति ।

तथा चोत्पलभदृष्टतकाश्यपः—

भौमं शान्तिहतं नाशमुपगच्छति मार्दवम् । नाभसं न शमं याति दिव्यमुत्पातदर्शनम् ॥ इति ।

अत्र 'शमीते'त्यपपाठः आदादिकस्य शमधातोरभावात्। शाम्यतीति पाठो बृहत्-संहितायाम्।

प्रसङ्गादत्र दिन्याद्यद्वभुतमधिकृत्य मत्स्यपुराणे यदुक्तं तदुद्वियते—
प्रदर्भवैकृतं दिन्यमान्तिरक्षं निबोध मे ।
उल्कापातो दिशां दाद्यः परिवेशस्त्रधेव च ॥
गन्धर्वनगरखेव वृष्टिश्च विकृता तु या ।
प्रवमादीनि लोकेऽस्मिन्नान्तिरक्षं विनिर्दिशेत् ॥
चरस्थिरमवो भौमो भूकम्पश्चापि भूमिजः ।
जलाशयानां वैकृत्यं भौमं तद्दिप कीर्त्तितम् ॥ इति ।
(अ० २२९, ६-९ श्लो०)

४१। एवं दिन्यस्य शाम्यत्वाशाम्यत्वे विकल्प्य सम्प्रति स्वसतमाइ—दिन्यमपीति। अन्नापिः सम्भावनायाम् इत्यद्दं सम्भावयामीत्यर्थः। यद्वापिः समुचये, प्रभूततत्ततुद्वन्यदानैर्न केवर्छं भौमं नामसञ्ज शान्तिमुपेतः परं दिन्यमपि शान्तिमुपैतीत्यर्थः।

रुद्रायतन इति शिवालये । 'भूमेर्गोद्रांनादि'त्यपपाठः पूर्वं गोमहीदानस्योक्तत्वात् । बद्वा पूर्वं स्थानानियमेन प्रभूतगवादिदानन्यवस्था कृता, परतश्च स्थानविशेषे अल्पाया अपि भूमे-रेकस्या अपि गोद्रांनमभिद्धितमिति पूर्वाई प्रभूतपदोपादानाद्पराई भूमेरिति गोरिति चैकवचनो-पादानाद्वगम्यते । 'रुद्रायतने भूमौ गोदोहादि'ति पाठो बृहत्संहितासम्मतः । 'भूमौ गोदोहश्च पात्रं विना भूमौ गोः स्तनं निष्पीड्य दुग्धोत्सर्ग' इति शब्दक्तपद्रमः । [ दैवोत्पाते राज्ञो विशेषः ]

# आत्मसृतकोशवाहनपुरदारपुरोहितेषु छोके च। पाकमुपयाति दैवं परिकल्पितमष्ट्या नृपतेः॥ ४२॥

[ लिङ्गादिवैकृतं तत्फलञ्ज ]

# अनिमित्तचलनभङ्ग-स्वेदाश्रुनिपातजल्पनाचानि । लिङ्गार्चीयतनानां नाशाय नरेशदेशानाम् ॥ ४३ ॥

४२ । अत्र दैवोत्पाते राज्ञः फलस्य व्यापकतामाह—आत्मेति । यहा येऽत्र प्रकरणे उक्तास्तेषां राजन्येव फलपाक इति स्थिते तत्सम्बन्धितया के के फलभागिनः स्युरित्यपेक्षायामाह—आत्मेति । कस्योत्पातस्य कुत कोदशः फलपाके इत्युपिष्टाद वश्यते । नृपतेरिति सर्वत्र सम्बन्ध्यते । तथा च नृपतेरात्मिनि शरीरे छते पुत्रे कोषे धनागारे वाहनेषु हस्त्यभ्वादिषु पुरे नगरे दारेषु भार्याछ पुरोहिते आचार्ये लोके प्रजाछ चैत्यष्ट्या अष्टप्रकारेण परिकल्पितं दैवमद्भुतं पाकं याति फलं ददाति । 'लोके जनपदे' इत्युत्पलभद्धः (अ० ४५, ७ श्लो०)। व्यक्तमाह मत्स्यपुराणे—

राजः शरीरे लोके च पुरदारे पुरोहिते । पाकमायाति पुत्रेषु तथा वै कोषवाहने ॥ ( अ० २२९, १३ श्लो० )

अत्र दैवोत्पात एवायं राज्ञः फलविशेष उक्तः, पूर्वोक्तमत्स्यपुराणवचने तु एवंविधफल्स्योत्-पातसाधारण्यमिति विशेषः । एतेन प्राकृतजनविषय उत्पातः प्रातिस्विकफल इत्यवधेयम् ।

४३ । चरस्थिरभवभिति यत् स्थिरस्य चरधर्माक्रान्तिलक्षणं भौममद्यस्तम् उत्पल्लमहृत्याल्या-स्वरसात् पूर्वमुकं तदेव विवियते—अनिमित्तेत्यादिना । अथवान्यदेवेदं पूर्वोक्तेभ्य उत्पातेभ्यो लिङ्गादि वैकृतं नामेति तदाह—अनिमित्तेत्यादिना लिङ्गं शैवम् अर्चा देवप्रतिमा आयतनं सिद्धं देवस्थानम् एषाम् अनिमित्तं चलनादिप्रयोजकवाय्वभिवातादिकारणं विनेत्यर्थः । चलनं कम्पः, निपातः पतनम्, जलपनम् असम्बद्धोक्तिः । आद्यप्रहुणादु वमनं प्रसर्पणबेत्युत्पलभट्टः । एतानि नरेशस्य राज्ञः देशस्य जनपदस्य च नाशाय भवन्ति ।

यद्यपि 'द्रन्दात् पूर्वं परं वा यच्श्रूयते तल्लभते प्रत्येकमभिसम्बन्धिमि'ति न्यायाद द्वन्द्वस्थ-चलनादिसर्वपदार्थेः सहैवानिमित्तमित्यस्यान्वयो न्याय्यस्तथापि सामर्थ्यांचलनभङ्गनिपातै रेवा न्वयो न त्वितरैरपि, तेषां तदन्वयेऽसामर्थ्यात् , न द्वास्ति कारणं लिङ्गादीनां स्वेदाश्चजल्पनेषु किमपि, येन तद्व्यावृत्तये अनिमित्तत्या तानि विशेष्येरन्नित्यवधेयम् । [ तत्र विशेषः ]

स्वदेशध्वंसस्फोटे भवेत्तथा · · · · । स्थानाच्चलने भङ्गं देशस्य विनिर्द्दिशेत् प्राज्ञः ॥ ४४॥

[ अर्चावैकृतं तत्फळब्र ]

नर्तनं जल्पनं हास्यमुन्मीलनिमीलने । देवा यत्र प्रकुर्वन्ति तत्र विद्यान्महद् भयम् ॥ ४५ ॥ रोदने नर्तने हास्ये देवतानां प्रसर्पणे । महद् भयं विजानीयात् षण्मासत्रि(सान्त्रि?)गुणं परम् ॥४६॥ धूमज्वालां रजो भस्म यदा मुञ्जन्ति देवताः । राजा तदा च ब्रियते प्रसूते च धनन्त्रयम् ॥४७॥

४४। 'नाशाय नरेशदेशानामि'त्युक्तम्, इदानीं केन कस्य नाश इति विषयविभागमाह—स्वदेशेत्यादि। स्फोटे भङ्गे स्वदेशध्वंसी भवेत्। अत्र लेखकप्रमादाद् ग्रन्थस्य कियांश्रन भागः पतितः।

४५ । नर्त्तनमिति । उन्मीलनं नेत्रप्रसारणम्, निमीलनं नेत्रसङ्कोचः, यहा अङ्गानाम् आकुञ्जनप्रसारणे ।

४६। रोदन इति । वण्मासित्रगुणमिति । शान्तौ अकृतायां वण्मासात् परं भयं त्रिगुणं भवेदित्यर्थः, तथा च 'वण्मासात् त्रिगुण'मिति शुद्धः पाठः ।

ध्तिबिन्त्यम्, — एतेषामुत्पातानाम् अष्टस मासेष्वतीतेषु फलपाकश्रवणात् कथं षट्स भासेष्वतीतेष्वेव भयानां त्रेगुण्यं सम्भवदुक्तिकं स्यात् । सथा च बृहत्तसंहितायाम् —

''मासैश्राप्यष्टाभिः सर्वेषामेव फलपाकः''। इति । (अ० ४५, १४ छो०)

प्तञ्ज इदमत्र कथित् समाधानम्—अत्र सङ्कोचवृत्त्या सर्वशब्दस्य देवतार्चाकृतोत-वातेतरपरत्वाभ्युपगमात् तथाविधोत्पातस्य सद्यःफल्डद्त्वेन 'वण्मासात् त्रिगुणं परमि'ति सङ्गच्छते।

अत्रेदं श्लोकद्वयं प्रायेण समानार्थकमिति स्थूणानिखननन्यायेन वा, पूर्वत्र भयस्य देश-विषयकत्वाङ्गीकारादुत्तरत्र च राजविषयकत्वाङ्गीकाराद्वा कथञ्चित् पौनरुत्त्वनिरासः कर्तव्यः।

४७। धूमज्वालामिति। धूमं ज्वालाञ्चेत्यर्थः। ज्वाला बाग्निशिला। तदेवत् सर्वे सविशेषमाहं मत्स्यपुराणे— [ अन्यानि वैकृतानि ]

भूमिर्यदा नभो याति विशेद् वसुन्धरां नभः । दृश्यन्ते चान्तरा देवास्तथा राजबधो भवेत् ॥४८॥ देवतायात्राशकटात्त्वकयुगकेतुभङ्गपतनानि । सम्पर्यासनसादनसङ्गाश्च न देशनृपशुभदाः ॥४६॥

देवतार्चाः प्रनृत्यन्ति वेपन्ते प्रज्वलन्ति च ।

वमन्त्यर्गिन तथा धूमं स्नेहं रक्तं तथा वसाम् ॥

आरटन्ति रुदन्त्येताः प्रस्विद्यन्ति इसन्ति च ।

उत्तिष्ठन्ति निषीदन्ति प्रधावन्ति धमन्ति च ॥

मुञ्जते विश्विपन्ते वा कोशप्रहरणध्वजान् ।

अवाङ्गुखा वे भवन्ति स्थानात् स्थानं भ्रमन्ति च ॥

एवमाचा हि दृश्यन्ते विकासः सहसोत्थिताः ।

लिङ्गायतनविप्रेषु तत्र वासं न रोचयेत् ॥

राज्ञो वा व्यसनं तत्र स च देशो विनश्यति । (अ० २३०, १-५ श्लो०)

इति । सहसेति अनिमित्तमित्यर्थः । विशेषस्तु—प्रकृते लिङ्गार्चायतनानामित्युक्तम् अत्र लिङ्गार्चायतनविप्राणामिति ।

अन्नेदमवधेयम् यद्ययं स्थिरस्य वरधर्माक्रान्तिलक्षणो भौम उत्पातः, यदि वा विशिष्ट एष कश्चिदुत्पातः स्यादुभयथापि विप्रेष्विति न सङ्गच्छते। न हि विप्रः स्थिरो येन तस्य वरधर्म नर्त्तनादिकमौत्पातिकं भवेत्। विशिष्टोऽपि न सम्भवेत् तादशोत्पातस्य काप्यश्चवणात्। तस्मा-दन्न वृक्षेष्विति पाठो युज्यते न वेति छधीभिश्चिन्तनीयम्। अस्ति हि स्थिराणां वृक्षाणां वरधर्मस्य नर्त्तनादेः प्राप्तिरूप उत्पातो वृहत्संहितादौ निरूपितः। तथा च वृहत्संहितायां वक्षवैकृतं प्रकृत्य—

> 'इसने देशध्वंसं रुदिते च व्याधिबाहुल्यम्' 'धूमस्तिस्मिन् ज्वालाथवा भवेन्नृपबधायैव' सर्पत्छ तरुषु जल्पत्छ वापि जनसंक्षयो विनिर्दिष्टः'

(अ० ४५, २५, २५, ३० छो०)

इति तत्र तत्र अर्चादिवदेव वृक्षाणामपि तत्तह्रकृते दोष उक्तः।

४९ । देवतायात्रेत्यादि । देवतायात्रायां देवतोत्तसवे शकटस्य प्रकृतोत्तसवनिर्वाहार्थं समा-इतस्येत्यर्थः । अक्षस्य चक्रमध्यवित्तदण्डस्य च, शकटाश्चस्येत्येकं पदं वा, चक्रस्य, युगस्य वाहन- ( उत्पातविशेषस्य प्राणिविशेषे फलदायकत्वम् )

कृषिधर्मिपतृब्रह्मप्रोद्भूतवैकृतं द्विजातीनाम्। यदुद्रलोकपालोद्भवं पश्नामनिष्टं तत् ॥ ५०॥ गुरुसितशनैश्वरोत्थं पुरोधसां विष्णुजञ्च लोकानाम्। स्कन्दिवशाखसमृत्थं माङ्गलिकानां (कं न?) नरेन्द्राणाम्॥५१॥ वेदव्यासे मन्त्रिण विनायके वैकृतं चमूनाथे। धातिर सविश्वकर्मणि लोकाभावाय निर्दिष्टम्॥५२॥ देवकुमारकुमारीवनिताप्रख्येषु (प्रष्येषु?) वैकृतं यत् स्यात्। तत्रश्यतेः (तन्नरपतेः?) कुमारकुमारिकास्त्री-

परिजनाभा(नाः)म् ॥५३॥ रज्ञःपिशाचगुद्यकनागानामेव (मेवमेवः) निर्दिष्टम् ।

द्वययोजककाष्टस्य , केतोश्च भङ्गाः स्फोटनानि पतनानि वा । तथा सम्पर्यासनम् एतेषामेव विपर्यासः अक्षस्थाने युगस्य युगस्थाने चक्रस्येत्यादिरूपं विपरिवर्तनमित्यर्थः, सादनं विशरणं सहसैव जर्जरीभावः, सङ्ग आसञ्जनं गमनप्रतिबन्धकीभूतः परस्परसंश्लेषः ; एते न देशस्य नृपस्य च ग्रुभदाः । दैवतयात्रेति पाठो बृहत्संहितायाम् ( अ० ४५, ९ श्लो० ) ।

५०। पूर्व लिङ्गार्चायतनानामित्युक्तम्, 'नर्तनं जल्पनं हास्यम्' इत्यादिना च देववैकृते सामान्यतो 'भयं भवेद्ग' इति चोक्तम् । सम्प्रति कस्याचीया वैकृते कस्यानिष्टमिति विशिष्य क्कुमाह —ऋषिधमेंत्यादि । धर्मो देवविशेषः, पितरः प्रसिद्धा भृतजनाः कुत्रचित् लेपमयाः कियन्ते ; एतेपामर्वास्र यत् प्रोद्गभूतं वैकृतं तद्द द्विजातीनामनिष्टम् अञ्चभप्रदम् ।

यच रुद्रस्य लोकपालानामिन्द्रादीनां च वैकृतं तत् पश्चनां राज्ञो वाहनीभूताना-मनिष्टमित्यर्थः।

- ५१। द्विजातीनामित्युक्तम्, तत्रापि पुरोधसां विशेषमाह—गुर्विति। सितः ग्रुकः। एतेषु यद वैकृतं तत् पुरोधसामित्यर्थः। स्कन्दः कार्त्तिकेयः, विशाखो देवविशेषः; एतयोरुद्धभूतं वैकृतं नरेन्द्राणां न माङ्गलिकम्।
  - ५२ । वेदन्यासे वैकृतं मन्त्रिणि, विनायके वैकृतं चमूनाथे राज्ञः सेनापतौ अनिष्टजनकम् ।
- ५३ । देवकुमारेत्यादि । देवकुमारे यह वैकृतं तन्नृपकुमारे, एवं कुमारीवनिताप्रैष्येष्वपि बोध्यम् ।

[ उत्पातानां फलकालः ]

मासैश्चाप्यद्यभिः सर्वेषामेव फलपाकः ॥५४॥

[ एतेषां शान्तिः ]

बुद्धा देवविकारं शुचिः पुरोधास्त्र्यहोषितः स्नातः। स्नानकुस्तु(सु?)मानुलेपनवस्त्रेरभ्यर्चयेत् प्रतिमाम्॥ ५५॥ मधुपर्केण पुरोधा भक्त्यैर्बिलिभिश्च विधिवदुपतिष्ठेत्। स्थालीपाकं जुहुयाद् विधिवन्मन्तैश्च तिस्त्रिङ्गेः॥ ५६॥

[ शान्तिफलम् ]

इति विबुधविचा(का?)रे शान्तयः सप्तरात्रं द्विजविबुधगणार्चा गीतनृत्योत्सवाश्च । विधिवदविनपालैयें (यैं: ?) प्रयुक्ता न तेषां भवित दुरितपाको दिज्ञणाभिश्च रुद्धः ॥५७॥

५४। रक्षःपिशाचेत्यादि। एवमेवेति। एतदुक्तं भवति—यथा देवकुमारादौ प्रोद्धभूतं वैकृतं नृपस्य कुमारादौ अनिष्टजनकम् एवं रक्षःपिशाचगुद्धकनागानां पुत्रादाषपि प्रोद्धभूतं वैकृतं नृपस्य पुत्रादाषनिष्टसाधनमित्यर्थः।

मासैश्राप्यष्टाभिरिति । सर्वेषामेव वैक्कतानाम् अष्टाभिर्मासैः फलपाको भवतीत्यर्थः । अष्टाभिर्मासैरित्यपवर्गे तृतीया, तथा वाष्टमासाभ्यन्तर एवाद्भुतानि फल्रमुपदर्शयन्तीत्यर्थः । एवज्ञ पूर्वं 'क्ण्मासात्त्रिगुणं परम्' ( ४७ ) इति यदुक्तं तदिप साधु सङ्गच्छते । मतस्यपुराणे—

'त्रिभिवंषेंस्तथा ज्ञेयं छमहद्ध भयकारकम्' (अ०२२९, १२श्लो०) इति वर्षत्रयाभ्यन्तरे फलपाककाल उक्तः । अत एवोत्पलभट्टोऽपि 'अष्टाभिर्मासैरि'त्यस्य अष्टाभिर्मासैरतीतैरित्यर्थमाह (बृहत्संहिता, अ०४५, १४ श्लो०)।

५५ । इदानीम् उत्पातानां शान्तिमाष्ट—बुद्धेति । स्नानं स्नानीयं जलम् । त्र्यहोषित-स्न्यहोपोषितः दिनत्रयं कृतोपवास इत्यर्थः । प्रतिमाम् उत्पन्नविकाराम् ।

५६। मधुपकेंणेति। स्थालीपाकं चरुं तिल्क्षिस्तत्तद्देवताया इवनमन्त्रीर्जुहुयात्।

१७। शान्तिफलं शान्त्यविश्वाइ—इतीति। विवुधिवकारे देवकृतीत्पाते जाते
 देवता—५

# वत्सेनात्रिमुखे कुर्याद् यात्राद्वारे च वास्तुनः। प्रवेशे प्रतिमादीनां गुविणीनां विशेषतः॥५८॥

सतीत्यर्थः, इति पूर्वोक्तप्रकारेण सप्तरात्रं सप्ताहं शान्तयः, तथा द्विजविबुधगणार्चा द्विजदेवगणपूजा गीतनृत्योत्सवाश्च यैरवनिपालैः विधिवत् प्रयुक्तास्तेषां दुरितपाक उत्पातजनितानिष्टफलं न भवित, दक्षिणाभिः एतत्कार्याङ्गभूतदक्षिणाप्रदानादिभिश्च रुद्धो निवारितो भवतीत्यर्थः ।

एतदन्त उत्पाताध्यायः सर्वथा बृहत्संहितीयोत्पाताध्यायानुरूपः (बृहत्संहिता अ० ४५)। केवलं पञ्चचत्वारिंशश्लोकादूनपञ्चाशश्लोकान्तोऽंशस्तम्र न दृश्यते ।

५८ । वत्से इत्यादि । तथा विकृतपाठः श्लोकोऽयं यथास्य प्रकरणमपि न स्विज्ञानम् । एवमपि द्वारादिपददर्शनात् सन्निवेशविशेषाच द्वारसम्बन्ध्येवायं श्लोक इत्यस्माकं प्रतिभा । हभ्यते हि प्रधानद्वारस्य तैस्तैवेंथे कर्त्तुरशुभादिवर्णनम् । तथा च बृहत्संहितायाम्—

मार्गतरुकोणकूपस्तम्भभ्रमविद्यमञ्जभदं द्वारम्।

उच्छायाद द्विगुणमितां त्यक्ता भूमिं न दोषाय ॥ इति । (अ० ५२, ७४ श्लो०)

अस्यार्थः—मार्गः पन्थाः, तरुर्वक्षः, कोणोऽश्विः, कृपस्तम्भौ प्रसिद्धौ, श्रमो जलिर्गमन-प्रदेशः। एतैः सम्मुलैद्वीरं विद्धमञ्जभदम्। कियति दूरे स्थितो वेधने न दुष्टफलदो भवतीत्याहः— उच्छ्रायादिति। याचान् द्वारस्य उच्छ्राय उच्चत्वं तद्दिगुणप्रमाणां भूमिं त्यक्षा बहिः स्थिता दोषायैव एते दोषा न भवन्ति इत्युत्पलमदः। मयमते—

> वृक्षकर्णावधःस्थूणकूपविद्धं तथैव च ॥ देवायतनविद्धञ्ज विधिविद्धं तथैव च ।

वल्मीकभस्मविद्धञ्च शिराममादिविद्धकम् ॥ इति । (अ० ३०, ३८-३९ श्लो०)

विधिविद्धमिति ब्रह्मणा विद्धमित्यर्थः, स च वास्तुमध्यस्थो वा प्रतिमात्मा वा। शिल्परत्ने च—

मार्गकृपतरुस्तम्भकोणपीडमशोभनम् ।

मुख्यद्वारस्य देवानां नराणाञ्च विशेषतः ॥ इति । (पूर्व० अ० २२, २१-२२ श्लो०)

एषञ्च-

वृक्षे नाभिमुखे कुर्याद यात्राहारञ्च वास्तुनः।

इति पूर्वार्द्धे कृतशुद्धिः पाठः । उत्तरार्द्धं समानम् । तथा चायमर्थः—वृक्षे अभिमुखे सम्मुख-वर्त्तिनि सति, प्रतिमादीनां विशेषतो गुर्विणीनां प्रवेशे गृष्टे च अभिमुखे सित वास्तुनो वान्नाहारं प्रधानं हारं न कुर्यात् । प्रविशन्त्यस्मिन्निति प्रवेशो गृष्टम् । प्रतिमादीनामित्यादिपदादनुकानां

## नज्ञयोनिश्च षडदृकञ्च वर्गादृकं नाडिगतञ्च ऋज्ञम् । देवादिऋज्ञाणि विशोपकाश्च(१) एते विलोक्याः प्रतिमाविधाने ॥५६॥

## इति श्रीस्रेत्रात्मजसूत्रभृन्मण्डनविरचिते वास्तुशास्त्रे देवतामूर्त्तिप्रकरणे शिळापरीत्ताप्रतिमाप्रमाणगुण<sup>भ्र्य</sup>ृषाङ्गुताधिकारो नाम

#### प्रथमोऽध्यायः।

स्तम्भादितत्तद्वस्तूनां ग्रहणम् । एतज्ञातिसाहसेन यथाज्ञानमभ्युद्य समुपस्थापितमस्माभि-र्व्याख्यानम् , निर्णये तु पाठकाः प्रमाणम् । रूपमण्डने तु—

> वत्सेनाभिमुखे कुर्याद यात्रां द्वारख वास्तुनः । प्रवेशप्रतिमादीनां गुर्विणीनां विशेषतः ॥ ( अ० १, १७ श्लो० )

इति विशेषः।

५९ । नक्षत्रयोनिश्चेत्यादि । नक्षत्रयोनिः योनिवैरम् , देवादिऋक्षाणि देवनरराक्षसगणनक्षत्राणि विशोपकाश्च प्रतिमाविधाने देवतामूर्त्तिगठनकाल इत्यर्थः, एते नक्षत्रयोन्यादयः, विलोक्या विचार्या इत्यर्थः । अत्र विशोपकाश्चेति कि शुद्धः पाठः कि वापपाठस्तदपि निणंतुमसमधैरस्माभिस्तूष्णी-मास्यते ।

नत्तत्वयोनिविचारः कर्मकर्तुः कर्मदिनस्य च नक्षत्रयोः परस्परं योनिगतशत्रुतां नक्षत्रयोनि-वैरमुच्यते । प्रतिमागठनस्य शुभदिनकरणे नक्षत्रयोनिवैरं दोषावहम् । अत्र कर्मदिननक्षत्रं प्रतिमाया जन्मनक्षत्रं ज्ञेयम् । एवमन्यत्रापि ।

| अश्विन्याः—      | अश्वयोनिः  | ज्येष्ठायाः—     | हरिणयोनिः    |
|------------------|------------|------------------|--------------|
| शतभिषायाः—       | 29         | अनुराधायाः—      | ,,           |
| स्वात्याः—       | महिषयोनिः  | आर्द्रायाः—      | श्वयोनिः     |
| हस्तायाः         | 99         | मूळायाः—         |              |
| पूर्वभाद्रपदस्य— | सिंहयोनिः  | उत्तरफल्गुन्याः— | गोयोनिः      |
| धनिष्ठायाः—      | 22         | उत्तरभाद्रपदस्य— | "            |
| भरण्याः—         | इस्तियोनिः | चित्रायाः—       | व्याघ्रयोनिः |
| रेवत्याः—        | ,,         | विशाखायाः—       | "            |
| कृत्तिकायाः—     | • मेषयोनिः | अश्लेषायाः—      | विडालयोगिः   |
| पुष्यायाः—       | ,,         | पुनर्वसोः—       | ,,           |
| पूर्वाषाढायाः—   | वानरयोनिः  | मघायाः—          | मृषिकयोनिः   |
| श्रवणायाः—       | 99         | पूर्वफलगुन्याः—  | "            |
| रोहिण्याः—       | सर्पयोनिः  | अभिजितः—         | मकुलयोनिः    |
| म्रंगशिरसः—      | 99         | उत्तराषाढायाः—   | **           |

गोव्याघ्रयोः हस्तिसिंहयोः अश्वमहिषयोः श्वहरिणयोः नकुलसर्पयोः वानरमेषयोः विडालमूषिकयोः परस्परं वैरम् अन्यदिप लोकाचारतो वैरम् अवगच्छेत्। एकयोनिश्चेच्छुभम्, भिन्नयोनिश्चेत् मध्यमम्, उक्तरूपगणनया वैरयोनिश्चेद्धुभं फलं भवेत्। इति।

#### षडकविचारः--

कर्मकर्तुर्जन्मराशिमपेक्ष्य कर्मदिनराशिश्चेत् षष्ठो वाऽष्टमः स्यात् तदा षडष्टकदोषो भवेत्, अत इमौ राशी त्याज्यौ ।

मेषः वृषः मिथुनः कर्कटः सिंहः कन्या तुला वृश्चिकः धतुः मकरः कुम्भः मीनः १२३४५६७८९१२

कर्त्तुर्मेषराशिः कर्मयोग्यो राशिः कन्या तुला वा ; अत्र कर्त्तुर्जन्मराशेर्मेषात् कर्मदिनस्य कन्याराशिः षष्टस्तुलाराशिरष्टमः, अतः षडप्टकदोषाद्वाचि त्याज्यौ इत्यादि ।

### वर्गाष्ट्रकगणनानियमः—

रविश्वन्द्रो मङ्गलो बुधः बृहस्पतिः ग्रुकः शनिर्लग्नश्चेति वर्गाष्टकम् । वर्गाष्टकगणनाकाले राशिचकाष्टकं पृथग् विलिख्य तेषां मध्ये यथाक्रमं रव्यादि लग्नान्तं वर्गाष्टकं लिखेत् । जन्म-काले राशिचके कथिता ग्रहा लग्नश्च यत्र यत्र राशौ वर्त्तमानास्तेषाम् एकैकस्यावस्थितिस्थानाद पृथक्निर्दिष्टे राशिचकाष्टके अधोलिखितप्रकारेण रेखा बिन्दूंश्च पातयेत् ।

प्रथमतो रवेर्वर्गाष्टकगणनामिलापश्चेद रविर्यस्मिन् राशौ वर्त्तमानस्तन्न, तस्माद्वितीय-चतुर्य-सप्तमाष्टमनवमदशमैकादशराशिषु एकैकां रेखां पातयेत् । तथा चन्द्रमङ्गलादीनां यन्न यन्न रेखाः पातयितभ्या उपरिष्टान्निरूपितैरङ्कैस्तत् सधीभिरवगन्तन्यम् ।

#### प्रहाणां वर्गाष्ट्रकरेखाचकाणि

#### सूर्याष्ट्रवर्ग रेखाः ४८

रविः शराष्ट्राणटाराश्वाश्

चन्द्रः ३।६।१०।११

मङ्गलः शराधाषादाराश्वा११

बुधः ३।५।६।९।१०।११।१२

गुरुः वाहावाशश

जुकः ६।७।१२

शनिः १।२।४।७।८।९।१०।११

ल्याः ३।४।६।१०।११।१२

### चन्द्राष्ट्रवर्ग रेखाः ४९

रविः ३।६।७।८।१०।११

चन्द्रः १।३।६।७।१०।११

मङ्गलः राइ।पाद।पार्गारा

बुधः १।३।४।५।७।८।१०।११

गुरुः शक्षाजादार्गरार्थ

शुक्रः ३।४।५।७।९।१०।११

शनिः ३।५।६।११

लप्नः ३।६।१०।११

| - 6.        |        | 20 |
|-------------|--------|----|
| कुजाष्टवर्ग | (स्वाः | 52 |

रविः ३।५।६।१०।११

चन्द्रः ३।६।११

मङ्गलः शराधाषाटार्वार्

बुधः ३।५।६।११

गुरुः ६।१०।११।१२

शुकः ६।८।११।१२

श्वनिः शृश्वाषाटाराश्वाश्

लग्नः १।३।६।१०।११

गुर्वष्टवर्ग रेखाः ५६

रविः शराइ।४।७।९।१०।११

चन्द्रः राषाणारा११

मङ्गलः शराष्ट्राष्ट्राधावादाश्वाहर

बुधः शराधादादादार्।१०।११

गुरुः शराइ।४।७।८।१०।११

ग्रुकः राषादाराश्राश्

श्वानिः ३।५।६।११

लक्षः शराधादादाजाराश्वाश्

शन्यष्टवर्ग रेखाः ३९

रविः शराष्ट्राणाटाश्वाश्श

चन्द्रः ३।६।११

मङ्गलः ३।५।६।१०।११।१२

बुधः ६।८।९।१०।११।१२

गुरुः ५।६।११।१२

शुक्रः ६।११।१२

शनिः ३।५।६।११

क्रमः शहाधादाश्वाश्

बुधाष्टवर्ग रेखाः ३९

रविः ५।६।९।११।१२

चन्द्रः राष्ट्राहाटा१०।११

मङ्गलः शराष्ट्राष्ट्राधावादाश्वाहर

बुधः १।३।५।६।९।१०।११।१२

गुरुः ६।८।११।१२

शुकः शराइ।४।५।८।९।११

शनिः

लप्तः

शुकाष्ट्रवर्गरेखाः ५२

रविः ८।११।१२

चन्द्रः शरा३।४।५।८।९।११।१२

मङ्गलः ३।५।६।९।११।१२

बुधः ३।५।६।९।११

गुरुः ९।८।९।१०।११

शुकः शराइाधादादादाश्वाश्

शनिः ३।४।५।८।९।१०।११

लमः शराइ।४।५।८।९।११

लझाष्ट्रवर्ग रेखाः ४९

रविः ३।४।६।१०।११।१२

चन्द्रः ३।६।१०।११।१२

मङ्गलः १।३।६।१०।११

बुधः शराष्ट्राहाटाश्वाश्

गुरुः शराधादादाणादाश्वाश्

शुकः शराइ।४।५।८।९

श्वनिः शशाधादाश्वाश्

लग्नः ३।६।१०।११

पराशरीयहोरायां लग्नरेखाः ४९

ग्रन्थान्तरे ३७

उपर्युक्तनियमेन रेखापाताद ग्रहाणां श्रुद्धिमश्रुद्धिञ्च निर्णयेत्। वर्गाष्टके केनोपायेन ग्रहाणां श्रुद्धाश्रुद्धिविचारं फल्लनिर्णयञ्च कुर्यात् तदिदानीमुच्यते। दशाफलं छिवचारसाध्यम्, महाष्ट्वगाष्ट-वर्गफलन्तु न तथाविधम्, एतद् गणितागतमित्यव्यर्थम् ; गणना चेद्ध्रान्ता स्यात् तदृष्टवर्गनिरूपितफल्लमवश्यमेव घटेत।

अष्टवर्गे प्रहाणां शुद्धचशुद्धिविचारः फलनिर्णयश्च ।

यस्य ग्रहस्याष्टवर्गे येषु येषु राशिषु पञ्चभ्यः अष्टौ यावत् फलरेखास्तिष्ठन्ति, स ग्रहस्तेषु तेषु राशिषु क्रमशः ग्रुभफलवर्द्धं भवति । चतस्रो रेखा यदि तिष्ठन्ति, तदा समफलप्रदः ; तिस्रो ह्रौ एका वा रेखा तिष्ठति चेत् क्रमेणाग्रुभफलस्य वर्द्धको भवति । रेखाभावे अर्थादृष्ट्यून्यत्वे, तद्वाशौ तु सातिशयमञ्जभं ददाति । अतो यस्य ग्रहस्याष्टवर्गं गणयेत् स ग्रहो यस्मिन् गृहे स्थास्यति तद्वगृहे यदि चतस्रस्तद्धिका वा रेखास्तिष्ठन्ति तदाऽसौ ग्रहः ग्रुदः ग्रुभफलप्रदश्चेति जानीयात् । किञ्च—गृहे यस्मिन् रेखाचतुष्ट्यस्य न्यूनता भवेत् तद्वाशिगतश्चेद्युद्धस्तथाऽश्चभफलप्रदश्च । ग्रहगणो वर्गाष्टके विश्रद्धः सन् यद्युपचयगतो भवेत् ; अर्थाजन्मराशेवां जन्मलप्नाद्वा तृतीय-पष्टदश-मेकादशस्थानगतः स्यात् , अथवा मित्रगृहगतः किंवा उचस्थानगतो भवेत् , तदासौ ग्रहश्चातीव श्चभदायको भवेत् । किञ्च ग्रहगणोऽश्चद्धो भवन् यद्यपचयस्थानगतो भवेत् , तदासौ ग्रहश्चातीव श्चभदायको भवेत् । किञ्च ग्रहगणोऽश्चद्धो भवन् यद्यपचयस्थानगतो भवेत् अर्थात् तृतीयषष्ट-दशमेकादशान् विना अन्यराशिगतः स्यात् , शत्रुराशौ नीचराशौ वाऽवतिष्ठते तदातिशयमश्चभप्रदो भवेत् । यत्र यत्र राशौ ग्रहा वर्गाष्टके श्चभदा गोचरे तत्तद्वाशिषु आगच्छन्त-स्तात्कालिकश्चभदा भवन्ति । तत् स्थानं चेजन्मराशितस्तस्य ग्रहस्य गोचरनिर्दृश्चभस्थानं भवेत् तदा श्चभफलवर्द्धकः स्यात् , तस्य राशोर्जन्मल्यात् प्रसृति यो भावस्तेन तद्वभावोत्थफलं तद्वभावनिर्दृश्च भ्रातृपित्रादीनां तात्कालिकश्चभसोल्यं कल्पनीयम् । हष्टान्तो यथा—

रवेरष्टवर्गे मिथुनराशो फलरेखाः षड् भवन्ति ; तद्वस्थायां रविश्चेन्मिथुनराशिस्थः अर्था-दाषाढमासे विशेषग्रुभसूचको भवेत् । यत् कर्मणि रविशुद्धेरावश्यकम् आषाढमासे तत् कर्मा-रम्भेण शुभफलं ग्रनिश्चितम् ।

> यावती यावती रेखा ग्रहाणामष्टवर्गके । सावतीं द्विगुणीकृत्य चाष्टाभिः परिशोधयेत् ॥ १ ॥ अष्टोपरि भवेद्रेखा अष्टाभ्यन्तरिबन्दवः । अष्टाभिश्च समो यत्र समस्तत्र निगद्यते ॥ २ ॥

पूर्वोक्तनियमानुसारेण प्रत्येकराशों यावद्रेखापासो भवेत ता रेखा द्विगुणीक्रत्य ततोऽष्टौ वियोजयेत, ततो यावद्वशिष्टं भवेत्, तावदङ्कं तत्तद्मशिष्ठ रक्षेत्। यद्वयद्गा- शिष्ठ द्विगुणितरेखासमष्टिरष्टाभ्यो न्यूना भवेयुः तत्तद्मशिष्ठ अष्टसंख्यातो यावती न्यूना भवेत् तावतो बिन्दून् स्थापयेत् यद्वयद्माशिष्ठ द्विगुणितरेखासमष्टिरष्टौ भवेयुस्तस्मिन् राशौ समं छिस्वेत्।

बिन्दुपातस्य रेखापातस्य च नियमः

शून्ये तु बिन्दवश्राष्टौ रेखैके रसबिन्दवः। चत्वारो बिन्दवो युग्मे द्विबिन्दू रामरेखके॥ ३॥ समो रेखाचतुर्थे तु पञ्चके नेत्ररेखके। वड्रेखाड चत् रेखाः सप्तमे रसरेखिकाः॥ ४॥

प्रोंक्तप्रकारेण हिगुणितरेखासमष्टिकादशै वियोजयेत्। तेन शून्येऽविशष्टे विन्द्रष्टकं रक्षेत्। एकरेखायामविशिष्टायां विन्दुषट्कम्, रेखाद्वये विन्दुष्यम्, रेखात्रये विन्दुद्वयं रक्षेत्; रेखाचतुष्टये स्थिते समो भवेत्; रेखापञ्चके रेखाद्वयम्, रेखाषट्के रेखाचतुष्टयम्, रेखाससके रेखाषट्कं भवेत्।

इत्थं रेखाबिन्दुपातेन फलं विचार्यम्।

रेखाभिस्तु शुभं ज्ञेयं बिन्दुभिरशुभं फलम् । यत्र रेखा न बिन्दुश्च तत् समं परिकीर्त्तितम् ॥ ५ ॥

रेखायोगेण बिन्दुयोगेन वा प्रहाणां फलम्

स्वोश्वमित्रादिवर्गस्थाः केन्द्रादिबल्संयुताः ।
अनिष्टफलदाः सर्वे स्वल्पबिन्दुयुता यदि ॥ ६ ॥
दुष्टस्थानस्थिता ये च ये च नीचारिभांशगाः ।
ते सर्वे ग्रुभदा नित्यमधिबिन्दुयुता यदि ॥ ७ ॥
दिनेशमुख्यग्रहवर्गकेषु यदा शनिः श्रून्यगृहं प्रयातः ।
करोति पित्रादिकभावजानामतीव रोगारिभयाकुलानि ॥ ८ ॥

एतेषामर्थः — उद्यस्थो मित्रादिवर्गगतः केन्द्रादिस्थो वा बलवान् प्रहो वर्गाष्टकचके एकादिस्वल्पबिन्दुयुक्तराशिस्थ एकादिस्वल्परेखायुक्तराशिस्थो वा चेदनिष्टफलप्रदः।

षडादिदुःस्थानस्थो नीचराशिनवांशस्थः शत्रुक्षेत्रनवांशस्थो वा नितरां दुर्बलोऽपि प्रहः बिन्दु-युक्तराशिस्थो रेखायुक्तराशिस्थो वाचेत् ग्रुमकलप्रदः ।

रव्यादिग्रहाणामष्टवर्गे रेखाहीनेऽष्टशूल्ययुक्ते वा राशौ शनिगोंचरवृत्त्या गतश्चेत् तद्वाशिनिर्दिष्ट-भावफलस्यानिष्टम्, रोगम्, शत्रुवृद्धिम्, तथा भयाकुल्त्वादिकम्, तद्वावनिर्दिष्टञ्च पितृश्चात्रा-दीनामपि तद्व्पमश्चमं परिकल्पयेत् । अष्टवर्गे रच्यादिग्रहाणां विशेषफलं ग्रन्थबाहुल्यभयादिष्ट परित्यक्तं ज्योतिषग्रन्थे तदनुसन्धेयम् ।

## द्वितीयोऽध्यायः

### [माननिर्णयः]

# छाया रेणु(श्र?) बालाम-लिच्च-यूका यवोऽङ्गुलः । कमाद्दशगुणं मानं ज(जि?)नसंख्यैः करा(रोऽ?)ङ्गुलैः॥१॥

१ । छायेति । एतेषां छायाचङ्गुलान्तानां सप्तानां पदार्थानां यथोत्तरं दशगुणं मानमित्यर्थः । तथा च—छायाया दशगुणं रेणोर्मानम् , रेणोर्द्शगुणं बालाग्रस्य केशकोटेर्मानम् , ततो दशगुणं लिक्षस्य, ततो दशगुणं यूकस्य, ततो दशगुणं यवस्य, ततो दशगुणञ्चाङ्गुलस्य मानमिति स्पद्यार्थः ।

अत्र छायापदार्थनिर्णयो दुष्करः, क्रापि तादृशार्थकपाठानुपलब्धेः । बृहत्संहितायाम्—

परमाणुरजोबालाग्रलिक्षयूकं यवोऽङ्गुलं चेति ।

अष्टगुणानि यथोत्तरमङ्गुलमेकं भवति संख्या ॥ ( अ० ५७, २ श्लो० )

इति छायास्थाने परमाणुपदमाह । अन्यत्र परमाणुस्वरूपमुक्तम्-

जालान्तरगते भानौ यत् सूक्ष्मं दृश्यते रजः।

प्रथमं तत् प्रमाणानां परमाणुं प्रचक्षते ॥ इति ।

तस्मादत्र छायापदं परमाणुसमानार्थकमिति प्रतीमः। रेणुश्चान्यत्र रजःपदेन व्यपदिष्टस्त्रस-रेणुरूपः। तथा च शिल्परत्नपूर्वभागे मानमधिकृत्य—

> परमाणुरिति प्रोक्तो योगिनां दृष्टिगोचरः । त्रसरेणुरष्टभिः स्यात्तैरेव परमाणुभिः ॥

तदष्टमिस्तु बालाग्रं लीक्षा बालाग्रकाष्टमिः । इति ( अ० २, १-२ स्टो० )

एतदपि स्मृत्यन्तरविरुद्धम् , 'अणुद्धौ परमाणू स्यात् त्रसरेणुस्त्रयः स्मृतः' ( स्क-३, अ० ११, श्लो० ५ ) इति भागवतीयात् ।

यब इति यबोदरम् ; तथा च शब्दकल्पद्रुमधत-लीलावत्याम्-

'यवोदरैरङ्गुलमष्टसंक्येईस्तोऽङ्गुलैः वड्गुणितैश्रतुर्भिः । इति ।

शिल्परत्नपूर्वभागेऽपि 'ववोद्रैः वड्गुर्णेवां' इत्युक्तम् । शब्दकल्पद्वुमे तिथ्यादितस्वधत-कालिकापुराणमपि—

> यवानां तण्डुलै रेवमङ्गलं वाष्टिमर्भवेत् । अदीर्घयोजितैः ... ॥ इत्याहः

क्रमाइशगुणमिति । एतिबन्त्यम् , पूर्वोद्धृतबृहत्त्संहितादिवचनेष्वष्टभिः परमाणुभी रज इत्यादिक्रमेणाष्टगुणबृद्धेरेव श्रवणात् । शिल्परत्नपूर्वभागे—

> यवोदरैः षड्गुणैर्वा सप्तभिर्वाऽधमादिकम् । कमादृष्ट्युणैर्वाऽथ मानाङ्गुलमिति स्मृतम् ॥ (अ०२,३ श्लो०)

इति मानविकल्पमुपदर्शयताऽपि तद्वयन्थकृता दशगुणस्यानुहुंखात् । एतेनेतन्मतसम्मतश्चनुर्विश-त्यङ्गुलकः करः क्रमादष्टगुणमानस्वीकर्नु मते पडङ्गुलेनाधिको भवतीति क्रेयम् । तथा च एकस्मि-बङ्गुले यवद्वयनृद्ध्या चतुर्विशत्यामङ्गुलेषु अष्टचत्वारिशद्वयवनृद्धिर्नियता, ते चाष्टचत्वारिशद् यवाः चडङ्गुलम् इति तेन सह मिलनात्त्रिशदङ्गुलः करो भवति । सत्यपि प्रकारविरोधे नेदमपि करमानमप्रमाणम्, तथा च शिल्परसपूर्वभागे—

अङ्गुलित्रतया सुष्टिर्वितस्तिद्वांदशाङ्गुलिः ।
तद्वद्वयं इस्तमुद्दिष्टं तच किष्कुरिति स्मृतम् ।
पुकैकाङ्गुलवृद्धयाऽतो भवन्त्यष्टौ कराः स्फुटम् ॥
प्राजापत्यं धनुर्मुष्टिश्चापग्रहमतः परम् ।
प्राच्यां वैदेहकं नाम्ना वैपुल्यञ्च प्रकीत्तितम् ।
इत्थमेकोत्तरत्रिंशदङ्गुलान्ताः कराः स्मृताः ॥ (अ० २, ९-११ स्को०)

इत्येकित्रिशर्कुलान्तमपि करमाह । तत्मान्मतान्तरमिदम् इति ज्ञेयम् ।

जिनसंख्यरिति । जिनाश्चतुर्विशतिः, चतुर्विशत्याऽङ्गुलैः करो हस्त इत्यर्थः । तथा च बृहत्संहितायाम् ( अ० ५७, २%ो० ) उत्पलभट्टरतवचनम्—

> तस्माद रजः कचापञ्च लिक्षा यूका यवोऽङ्गलम् । कमादष्टगुणं ज्ञेयं जिनसंख्याङ्गलैः करः ॥ इति ।

तस्मादिति परमाणोः, तस्यैव तत्र प्रकृतत्वात् । अङ्गुलस्य च मानाङ्गुलं मात्राङ्गुलम् इति द्वौ भेदौ । अधस्ताद् यदुक्तं तन्मानाङ्गलम् । मात्राङ्गलमुक्तं शिल्परलपूर्वभागे—

तद्भर्तुर्दक्षिणकरमध्यमामध्यपर्वणः।

दैर्ध्य मात्राङ्गलं श्रेष्ठं नीचं तदुव्याससम्मितम् ॥ इति (अ०२,८ श्लो०)

अस्यार्थः — कर्तुर्दक्षिणहस्तस्य मध्यमाङ्गुर्छर्मध्यपर्वणो यह देर्ध्यं तच्छ्रं ष्टं मात्राङ्गुरुम् , तस्यैव मध्यपर्वणो विस्तारसम्मितञ्ज कनिष्ठं मात्राङ्गुरुम् इति । अनयोश्च कर्मभेदे विनियोगभेदमाह तत्रैव —

मानाङ्ग्लैः केवलमेव कुर्याद देवालयादीनि गृहाणि वा रुणाम् । कुण्डादिकानामथ मण्डलानां सर्वत्र मात्राङ्गुलमिण्यते बुधैः ॥ इति (अ० २,१७ श्लो०) अत्र 'देवालयादीनि' इत्यादिपदाददेवप्रतिमानामपि ग्रहणम् । काश्यपशिल्पेऽपि— 'मानाङ्गुलन्तु वा प्रोक्तं पुरप्रासादमानकम्' (अ० ५०, ३७ श्लो०)

इत्युक्तम् ।

## तस्याङ्गुलप्रमाणेन द्रचङ्गुलं गोलकं भवेत्। कला च तत्समा प्रोक्ता द्राभ्यां तु भागमे(ए?)व च॥२॥ [ताल्मानकथनम्]

## एभिरेव त्रिभिर्भागैस्तालमानं प्रकीर्तितम्। एकतालादि वच्चामि यथा भवति नान्यथा॥३॥

कविश्व मानाङ्गुरुं प्रतिमापरिमाणेनापि निर्णीयते । तथा च--

'स्वैरङ्गलप्रमाणैर्द्वादश विस्तीर्णमायतत्र मुखम्' ( अ० ५७, ४ श्लो० )

इत्यादिबृहत्तसंहितावचने 'स्वै'रित्यस्य विवरणप्रसङ्गेनोक्तमुत्पलभट्टैः—''यस्मात् काष्ठात् पाषाणादिकाद्वा प्रतिमा क्रियते तद्दैर्घ्यं पीठप्रमाणविवर्जितं द्वादशभागविभक्तं कृत्वा तन्नैको भागो मचधा कार्यः, सोऽङ्गुरूसंज्ञा भवति । यस्मादृष्टाधिकमङ्गुरूशतं प्रतिमाप्रमाणं वध्यति (अ० ५७, ३० श्लो०)। प्रतिमायाः 'स्वैरात्मीयैरङ्गुरूप्रमाणैः'' इत्यलं प्रसङ्गादागतस्य प्रपञ्चनेन ।

२ । तस्येति । असमर्थमपीदं पदमगतिकत्तया 'अङ्गलप्रमाणेने'त्यस्यैकदेशेनाङ्गलपदेन सामा-नाधिकरण्येनान्वीयते । तथा च तस्य प्रकान्तस्याङ्गलस्य प्रमाणेनेत्यर्थः । तत्समेति गोलकसमा इति । द्वयङ्गलमानेत्यर्थः । द्वाभ्यामिति कलाभ्यां गोलकाभ्यां वा भागो भवति, अतस्तस्य चतुरङ्गलं मानमित्यर्थः । तदुक्तं समराङ्गणसूत्रधारे—

इयद्गुलो गोलको ज्ञेयः कलां वा तां प्रचक्षते ।

हें कले गोलकों (बाहों ? वाद्धों ) भागो मानेन तेन तु॥ ( अ० ७५, ३ श्लो०) ३। एभिरिति । एतादृशैभागैस्तालमानम् एकतालस्य परिमाणं भवतीति शेषः। एवञ्च द्वादशभिरङ्गलैरेकस्तालो भवतीत्यर्थः। तदुक्तं शुक्रनीतिसारे—

> स्वस्वमुष्टेश्चतुर्थोऽ'शो ह्यङ्गुलं परिकीर्त्तितम् । सदङ्गुलेर्द्वादशभिर्भवेत्तालस्य दीर्घता ॥ इति । ( अ० ४, प्र० ४, ८२ श्लो० )

इदमत्र विवेधनीयम्—द्वादशाङ्गलं तालस्य परिमाणमिति स्थिते दशतालप्रतिमा विशत्यधिक-शताङ्गलपरिमाणा भवति । दशतालप्रतिमा च—

> दशतालः स्मृतो रामो बलिवैरोचनिस्तथा । वराहो नारसिंहम्र ... ॥ (अ० २५९, १-२ श्लो०)

इत्येनेम मत्स्यपुराणे उक्ता, प्रन्थकृता चोपरिष्टात्—

दशतालैभवेदामो बलिवेरोचन(नि ? )स्तथा।

सिद्धाश्चेव जितेन्द्राश्च ऊर्घ्वास्ते च प्रकीर्त्तिताः॥ (अ०२, ९ श्टो०)

इत्यनेन वक्ष्यते । एषामञ्जुलीसंख्याऽप्युक्ता बृहत्तसंहितायाम्— दशरथतनयो रामो बलिश्च वैरोचनिः शतं विशम् ।

द्वादशहान्या शेवाः प्रवरसमन्यूनपरिमाणाः ॥ इति ( अ० ५७, ३० श्लो० )

एवज्र रामादीनां प्रमाणं दश तालास्ते च विंशत्यधिकं शतमङ्गुलय इत्यायातम् । एतेन—
'उत्तमं दशतालं स्याचतुर्विशच्छताङ्गुलम्'

( शि॰ उ॰ ४ अ॰ ३७ श्लो॰, काश्यप॰ ५० अ० ७७ श्लो॰ )

इति यच्छिल्परत्न-काश्यपशिल्पयोहकं तचिन्त्यम् । एतन्मते तालादीनामुत्तममध्यमाधमभेदेन त्रैविध्यमुक्तम् , तथा च काश्यपशिल्पे पूर्वोद्धृतादद्धांत् परम्—

मध्यमं दशतालं स्याद भानुपङ्क्तयङ्गुलं भवेत् ।
कलाधिकशताङ्गुल्यमधमं दशतालकम् ।
सद्वादशशतं भागं नवतालोत्तमं भवेत् ॥
अष्टोत्तरशतांशन्तु मध्यमं नवतालकम् ।
कन्यसं नवतालं स्याद् द्वेधा( स्याद्वेद्दा )धिकशतं भवेत् ॥
तालं प्रत्येवमेवं ह कमाद्व वेदाङ्गुलं हरम् ( अ० ५०, ७७-८० श्लो० )

इत्युक्तम् । शिल्परत्नोत्तरभागेऽपि यथोक्तार्थकादर्द्वत्रितयात् परम्-

'तालं प्रत्येवमेवन्तु क्रमाह वेदांशहानितः' ( अ० ४, ३८ श्लो० )

इत्युक्तवा सर्वेषामेव तालानां चतुश्रतुरङ्गल्हान्या उत्तममध्यमाधमत्वं प्रतिपादितम् । तत्र मत्य्यपुराणे यद्दशतालप्रमाणत्वमुक्तं रामादीनां तन्मध्यमं दशतालमादायैवेयभ्युपामेन जातेऽिष कथि विद्या समधाने, बृहत्तसंहितायां 'द्वादशहान्ये'(अ० ५७,३० क्षो०) त्यादि यदुक्तं तेन त्वसामञ्जय्यं दुष्परिहरमेव । 'द्वादशहान्ये'त्यादिपरार्द्धस्य त्वयमर्थः—शेषा अन्याः प्रतिमा द्वादशहान्या द्वादशकद्वादशकद्वीनत्वेन प्रवरसमन्यूनपरिमाणा भवन्ति । विद्यत्यधिकादङ्गल्पाताद्व द्वादशक्वादशक्वादशक्विनत्वेन प्रवरसमन्यूनपरिमाणा भवति । ततोऽपि द्वादशक्यमायस्य वण्णवत्यङ्गलसमा मध्यमा प्रतिमा, ततोऽपि द्वादशक्तमपास्य वण्णवत्यङ्गलसमा मध्यमा प्रतिमा, ततोऽपि द्वादशक्तमपास्य चतुरशित्यञ्चला न्यूनपरिमाणा प्रतिमा भवतीत्यर्थः, एवमेवोत्पलभद्वाः । एतच परिमाणं काश्यपशिल्पादिमते मध्यमनवतालादि-सप्ततालान्तप्रतिमाया इति ज्ञेयम् , मध्यमनवतालस्याष्टाधिकशताङ्गल्दवादन्ते सप्ततालस्य चतुरशित्यङ्गल्दवाच । परं सप्तमिस्तालेदंवप्रतिमाया विधानं नोपलभ्यते, तैः 'पिशाचाः सप्तमेन तु' (अ०५०,८७ क्षो०) इत्यादिना पिशाचानामेव काश्यपशिल्पे कर्तव्यतोपदेशात । समराङ्गण-स्त्रधारेऽपि—

देवादीनां शरीरं स्याद विस्तारेणाष्ट्रभागिकम् । त्रिंशहभागायतं चैतद्व विद्ध्याचित्रशास्त्रवित् ॥

इति भागमानेन यत् प्रतिमाया मानमुक्तम् , तेनाऽपि विंशत्यधिकशताङ्गुल्मेव प्रतिमायाः परिमाणी भवति, भागस्य वातुराङ्गुल्याभिधानात्, बृहत्त्संहितायाञ्च देवप्रतिमाया एव वतुरश्चीत्यङ्गुल्यमानायाः कनीयस्त्वकथनाच ।

### [ तालमानेन मूर्त्तीनां कर्तव्यता ]

# कीर्ति(कूर्म१)मुखं त(ता१)लमुखं द्वाभ्यां प्रोक्ता विहङ्गमाः। त्रितालैः कुञ्जरा ज्ञेया वेदतालैस्तुरङ्गमाः॥ ४॥

यच शिल्परस्न-काश्यपशिल्पयोः 'क्रमाद वेदाङ्गुलं हरम्' 'क्रमाद वेदांशहानितः' इत्यादिना सर्वत्रैव ताले चतुरङ्गुलहान्या प्रतिमाया उत्तमादित्वमतिदिष्टम्, तदिप नवतालविश्रान्तमिति प्रतीयते । नव-तालस्यव कण्ठत उत्तमादित्वकथनात् । कियदिवां किंविधेवां उत्तमादिभेदभिन्नैस्तालैः कस्य प्रतिमा कार्येत्यपेक्षायामपि त्रिधा भिन्नैर्नवतालैः प्रतिमाविधानस्योक्तत्वाद अष्टतालैः पुनरेकविधेरेव तदिविधानस्याभिहितत्वाच । किञ्च—यद्येवं सर्वत्र ताले वेदांशहान्योत्तमादिभेदः कस्त्येत तद्येकतालेऽपि तथात्वप्राप्तेर्मध्यममेकतालमष्टाङ्गुलम् अधमञ्जैकतालं चतुरङ्गुलं भवेदिति पूर्वोक्तम्— 'तदङ्गुलैद्वदिवाभिभवेत्तालस्य दीर्धता'

इति वचनं व्यथंमेव स्यात् । न चैतद्य्युत्तमैकतालपरमिति कल्पने नार्थक्षतिरिति वाच्यम्, ताहशकल्पने मानाभाषात् । न च 'वेदांशहानितः' इत्यादिवचनमेव तत्र मानमित्यपि वाच्यम्, तस्य नवतालपार्यन्तिकत्वस्वीकारेऽपि क्षत्यभावादिति दिक ।

४। कीर्ताति। तालमुखमिति तालानां मुखम् आद्यावयव एकताल इत्यर्थः, यत्र तथाभूतं कृमंमुखं भनेदित्यर्थः। 'एकतालन्तु कृमंकम्' इति काश्यपशिल्पे (अ० ५०, ८९ श्लो०), 'तालात् कृमांकृतिर्हिरि'रिति शिल्परलोत्तरभागे च (अ० ४, ५० श्लो०) अविशेषेण कृमंस्यैव विभानादत्राङ्गविशेषकल्पना निष्प्रमाणान्तराऽपि युक्तिसहेति 'कृमंमुख'मिति पाठान्तरं कल्पितम्। तथा हि यदत्र प्रकरणे तालेन प्रमाणमभिहितं तद् दैर्ध्यमभिप्रेत्य, आयामस्तु ग्रन्थान्तराद्वगम्यते। तथा व समराङ्गणसूत्रधारे दशतालमूनिं प्रकृत्य भागमानेनोक्तम्—

देवादीनां शरीरं स्याद विस्तारेणाष्ट्रभागिकम् ।

त्रिंशदुभागायतं चैतद् विद्ध्याचित्रशास्त्रवित् ॥ ( अ० ७५, ४-५ श्हो० )।

इति । भागश्रतुरङ्कम् । एवश्र गोलाकृतेः कूर्मस्य तालेन दैर्घ्यकथनापेक्षया दीर्घाकृतेस्तन्मुखस्य तदुक्तियुक्तिबाहुल्यं भजत इति साध्वयं पाठकल्पना । यद्वा—कूर्मस्य मुखमिव मुखं

यस्येति विग्रहात् कूर्मावतारी हरिरित्यर्थः पूर्वोद्धतशिल्परत्वचनप्रामाण्याद्वसेयः ।

म च--

'कूर्मावतारिणं देवं कमठाकृतिमालिखेत्' (अ०२५, १२३ श्लो०) इति शिल्परक्षोत्तरभागीयपद्यदर्शनात् कूर्मावतारस्य हरेः सर्वाण्येवाङ्गानि कूर्मसहशानीति कथं मुख-मेव क्रमांकृतीत्युच्यते इति वाच्यम्, अत्र सामान्येन विशेषो लक्षणीयः, तथा च मुखपदमत्रावयव-सामान्ये लक्ष्मणिकमिति न काचिद्रनुपपत्तिः। अत्र मूले बिन्दू अपि प्रामादिकाविति ज्ञेयम्, प्रक्रमात् कुब्जाश्च पञ्चभिस्तालैरुपविष्टो जनस्तथा।
उपविष्टाः प्रकर्तव्या ब्रह्मविष्णुशिवा वृषः॥ ५॥
शूकरं पञ्चतालैश्च पट्तालं स्याद् विनायकम्।
मध्यमं शूकरं ज्ञेयं वृषभञ्च तथैव हि।
मनुजाः सप्तभिस्तालैर्द्य पमं शूकरन्तथा॥ ६॥
अष्टाभिः पार्वती प्रोक्ता मातरश्च तथैव हि।
दुर्गा लीला महालच्मील(ले?)च्मीर्या तु सरस्वती॥७॥
कालिन्दी चैव सावित्री नदा(नन्दा?) पद्मावती तथा।
कालायनी समाख्याता भगवत्यष्टकाल(ताल?)का॥८॥
नवतालैर्भवेद विष्णुर्बह्मात्मा देवतास्तथा।

कर्मणि प्रत्ययस्यैव स्वारसिकत्वेन 'कीर्त्तमुखस्तालमुखो' इति पाठस्यैव भाव्यत्वात् । एवमिहाहमहमिकयैव बिन्दुविसर्गयोर्व्ययस्तत्र तत्र समुक्षसन् पाठकैः स्वयं विवार्यः । हपमण्डने तालमधिकृत्य—'ग्रासवक्तमेकभागे हौ पक्षी कुञ्जराश्चयः' इत्येतत्समानार्थं पद्यमाह ।

अत्र कियद्भिस्तालैः के के कर्त्तन्या इत्यत्र शिल्पशास्त्रकृतां बहवो मतभेदा दृश्यन्ते, ते व प्रभूत-स्थानसन्यपेक्षा इति सर्वमनुदृत्याष्टतालत एकतालान्ता विलोमेन काश्यपशिल्पादुद्भियन्ते, एतेषामेबात्राधिक्येनोपयोगित्वात् । अत्र चादर्शप्राप्तमग्रुद्धं पाठमपहाय सम्पादकैः कृतग्रुद्धयः पाठा उद्धियन्ते—

> अष्टतालेन साध्यांस्तु पिशाचाः सप्तमेन तु । रसतालेन कुन्जांस्तु कारयेद्देशिकोत्तमः ॥ पञ्चतालोक्तमानेन वित्तेशं कारयेद्द बुधः । तन्मध्यमाधमेनैव सर्वभूतगणान् कुरु ॥ बालन्तु वेदतालेन त्रितालेनैव कारयेत् ।

द्वितालं किन्नरञ्जेव एकतालन्तु कूर्मकम् ॥ इति । (अ० ५०, ८७-८९ श्लो०) ६ । मध्यममिति । प्रथमार्द्धे पञ्चतालकर्त्तव्यत्वेन यः ग्रुकर उद्दिष्टः स मध्यम इति ज्ञेयः नौत्तमो नापि वाऽधमः । एवं तृतीयार्द्धे सप्ततालकर्त्तव्यत्वेन यो वृषभ उद्दिष्टः सोऽपि मध्यम एवेत्यर्थः । सप्ततालकर्त्तव्यस्तृतीयग्रुकरश्च मध्यमेतर इति व्याख्येयम्, अन्यथा पौनरुत्त्यापत्तेः । वृषभग्नुकरयोः साप्ततालिकत्वकथनं मतान्तरेणेति ज्ञेयम् ।

दशतालेभेवद्रामो बलिवेरीचन(नि?)स्तथा।
सिद्धाश्चेव जितेन्द्राश्च ऊद्धास्ते च प्रकीतिताः॥ ६॥
ताला एकादश स्कन्दो हनुमांश्चण्डिका तथा।
भूतानाञ्च समस्तानामेष तालः प्रकीतितः॥ १०॥
ताला द्वादश वेताला राच्नसाश्च त्रयोदश।
पिशाचाः क्रूरकर्माणः शस्यन्ते मुकुटैर्विना॥ ११॥
तालाश्चतुर्दश प्रोक्ता दैत्येन्द्रा मुकुटैर्युताः।
तिथ्या समानतालेश्च भृगुरूपं प्रकारयेत्॥ १२॥
अत ऊर्द्धं न कर्तव्यं प्रमाणं कथयाम्यतः।

[ तालानुसारेणावयवमानम्, तत्र सप्ततालेऽवयवमाननिरूपणम् ] सप्ततालं प्रवच्यामि केशान्ते च त्रिमात्रकम् ॥ १३ ॥

१०—१२ । एकादशादिपञ्चदशान्तास्ताला नान्यत्रोपलभ्यन्ते । रूपमण्डने तु—

'कलांशाः क्र्रदेवाः स्युरत ऊर्द्धुं न कारयेत्'। ( अ० १, २३ श्लो० ) इत्यनेन वोडश तालाः क्रूरदेवानां मानमित्युक्तम् । यच काश्यपशिल्पे—

एकादिनवहस्तान्तं नवधा हस्तमानकम् ।

तालादिनवतालान्तं तथा नवविधं भवेत् ॥ (अ० ५०, ३४ श्लो०)

इति नवतालान्तं तालमानमुक्तं तत्तु सामान्यत इति ज्ञेयम् । एवज्ञ सत्यामपि पूर्वार्दे हस्त-मानस्य नवधात्वोक्तौ यत् पूर्वम्—

> दशादिकरवृद्धया तु वट्त्रिंशत् प्रतिमाः पृथक् । बाणवेदकरान् याचचतुष्क्यां पूजयेत् छधीः ॥ ( अ० १, १९ श्लो० )

इत्युक्तम् , तस्यापि विशेषान्तःपातान्नासामञ्जस्यमिति ध्येयम् ।

१३ । इदानीं कियत्ताळानां प्रतिमानां कियन्त्यङ्गमानानीति वक्तुमादौ सप्ततालप्रतिमाया अङ्गमानमाद्द-सप्ततालमिति । रूपमण्डने तु वट्तालप्रतिमाया अप्यङ्गविभाग उक्तः ; तथा च-

मुखं तारुद्वयं तस्य जठरं तत्समं भवेत्। गुद्धं वेदाङ्गुरुम् ऊरू सप्त जङ्घा च तत्समा॥ वक्तं तालप्रमाणश्च ग्रीवा स्यादङ्गुललयम्। सार्द्धसताङ्गुलं वक्तो मध्यं नवभिरङ्गुलैः॥ १४॥ सप्तसार्द्ध(ं ?)नाभिमेद्रमूरू अष्टादश स्मृताः। जान्वङ्गुललयं प्रोक्तं जङ्गे अष्टादशाङ्गुले। पादोत्सेधन्लि(स्नि?)मालन्तु(स्तु?)मनुजाःसप्ततालये(के?)॥१४॥

[ मध्यमसप्ततालेऽवयवमाननिरूपणम् ]

सप्तसार्द्धं प्रवच्यामि तालं मङ्गल-शुक्रयोः। बुधसीर्योस्तथा ज्ञेयं केशान्तश्च त्रिमात्रकम्॥ १६॥ वक्त्रं द्वादशमात्रन्तु ग्रीवा चैव त्रिमात्र(त्रि ?)का। दशमालं भवेद वक्तो नाभिमेद्रं तथोदरम्॥ १७॥ अष्टादश भवेद्रुरू(हः ?) जानु मात्रालयं स्मृतम्। अष्टादशाङ्गुलो ग्रन्थी ग्रहाणामङ्गुलो पदो॥ १८॥

[अष्टतालेऽवयवमानम्]

अष्टतालं प्रवच्यामि देव्याश्चण्डस्य(ण्ड्याश्च ?) लच्चणम् । मालात्रयं स्यात् केशान्तं वक्तृत्र्व द्वादशाङ्गलम् ॥ १६ ॥ ग्रीवा च अ(त्र्य ?)ङ्गला कार्या हृदयं नवभिस्तथा । मध्यं द्वादशमालं स्यान्नाभिमेद्रे नवाङ्गले ॥ २० ॥ एकविंशद् भवेदूरू(रु: १) जानु चैव गुणाङ्गलम् । जङ्काऽङ्गुलैकविंशत्या पादमूलं गुणाङ्गलम् ॥ २१ ॥

गुणाङ्गुलं भवेजानु पादः कार्यो गुणाङ्गुलः । रसतालमिति प्रोक्तम्.....॥ इति ( अ० १, २४-२५ श्लो० ) शिल्परत्नोत्तरभागे च दशादिचतुस्तालान्तप्रतिमाया अङ्गविभागः प्रदर्शित इति विशेषः । १६ । सप्तसार्द्धमिति मध्यमसप्ततालमित्यर्थः ; तत्प्रमाणञ्जैतन्मते नवत्यङ्गुलम् , मसान्तरे

त्वष्टाशीत्यङ्गुरुमिति ज्ञेथम् । प्रकरणेऽस्मिन् मात्राभागादिशन्दोऽङ्गुरुमानबोधकः ।

[ मध्यमाष्ट्रतालेऽवयवमानम् ]

अष्टसार्द्धं प्रवच्यामि गीष्पतेस्ताळळत्तणम् । केशान्तञ्च त्रिमालन्तु वक्तं स्याद्वादशाङ्गुलम् ॥२२॥ प्रीवा च अ(त्र्य?)ङ्गुला कार्या हृद्यं नवभिस्तथा । लयोदश भवेन्मध्यं तालेन नाभिमेद्रके ॥२३॥ द्वाविंशत्या भवेदूरुजीनु चैव तिमालकम् । जह्वे अरुसमे प्रोक्ते त्र्यङ्गुळः पाद एव च ॥२४॥

[ नवमतालेऽवयवमानम् ]

नवताळं प्रवच्यामि ब्रह्माचा देवता यथा । केशान्तऋ त्रिमात्तन्तु कर्तव्यं देवरूपकम् ॥२५॥ यावन्मानो भवेताळो विभजेद्रविभागकैः । सूर्य(१२)राम(२)दशा(२०)र्का(१२)ब्धि (४)वसु(८)जैन(२४) युगा(४)ईताः(२४) ॥२६॥

वेदा(४) वक्तृगली वक्तो नाभिस्तृदरगुद्यकम्।
तथोरू जानुनी जहे चरणी च यथाक्रमे(क्रमम्) ॥२७॥
विस्तरस्तेन(विस्तारः स्तन)गर्भे च द्वादशाङ्गुलमीरितम्।
तद्वाद्ये वेदवेदांशे कक्ते एकान्तरे ततः ॥२८॥
सप्तसप्ताङ्गली वाहू दीर्घ(दैध्यें) स्यात् षोडशाङ्गली।
करोऽष्टादशमात्रे(त्रः?) च विस्तरे(विस्तारो)ऽग्रे गुणाङ्गुलः ॥२६॥
दीर्घे सूर्याङ्गुला पाणिविस्तरे पञ्चमात्रकः।
नाभिः सूर्याङ्गुलो व्यासे किटः प्रोक्ता जिनाङ्गुला ॥३०॥

२८—२९। स्तनगर्भे स्तनयोरन्तरे। ईरितं कथितम्। तद्वाद्ये स्तनगर्भाद् बहिः कक्षे कक्षद्वयं वेदवेदांशे अष्टाङ्गले। तत एकान्तरे एकमात्राव्यवधाने वाट्ट सप्तसप्ताङ्गले। विस्तारे एकः सप्ताङ्गलस्तथा अन्यश्च सप्ताङ्गलः। करमानान्तरमाद्द—करोऽष्टादशमात्रः, अर्थे अग्रस्य विस्तारः गुणाङ्गलः पदङ्गलः।

मूल एकादशोरू स्याद जङ्घा प्रान्ते युगाङ्गुला । चतुर्दशाङ्गुलः पादस्ततोऽर्छे(स्तदृध्वें) च युगाङ्गुलः ॥३१॥ कच्चः स्कन्धस्तदृद्धें तु कर्त्तव्यश्चाष्टमात्रकः । प्रीवा चाष्टाङ्गुला व्यासे पादः प्रोक्तः षडङ्गुलः ॥३२॥ जानाति नानाविधरूपभावं श्रीविश्वकर्मा सुरसूत्रधारः । ऊद्धाण्डजस्वेदजरायुजाट्यं स विश्वरूपं सुखहेतवेऽस्तु ॥३३॥

इति श्रीक्षेत्रांत्मजसूत्रभृन्मण्डनविरचिते वास्तुशास्त्रे रूपावतारे देवतामूर्क्तिप्रकरणे प्रतिमातालनिर्णयाधिकारो नाम द्वितीयोऽभ्यायः॥२॥

३०। पुनरिष करमानाम्तरमाह—दीर्घ इति । पाणिदैष्यै सूर्याङ्गुरुः द्वादशाङ्गुरुः, विस्तारे पञ्चमात्रकः पञ्चाङ्गुरुः। व्यासे विस्तारे जिनाङ्गुरुा चतुर्विशत्यङ्गुरुा ।

३१—३२। जरुप्रमाणमाह—मूल इति । जरुमूलमेकादशाङ्गलं स्यादित्यर्थः । जङ्गा प्रान्ते युगाङ्गला चतुरङ्गला । पादश्चतुर्दशाङ्गलः, तद्बुं युगाङ्गलः, कश्चश्च युगाङ्गलः । तद्बुं तु अष्टमात्रकः स्कन्धः कर्त्तन्यः ।

३४ । अत्र य इत्यध्याहार्यम् , नानाविधरूपभावम् उद्घृण्डजस्वेदजरायुजाद्ध्यं विश्वस्य रूपं यो जानाति । छत्त्वेहत्वेऽस्त्वित्यन्वयः । उद्घृ उपिरस्था उद्गभिद् इत्यर्थः, ते च अण्डानि च तेभ्यो जायन्ते इत्यूद्ध्वृण्डजाः ; 'इन्द्वात् पूर्वं परं वा यत् श्रूयते तह्नभते प्रत्येकमभिसम्बन्धमिति न्यायाद् उद्गभिजा अण्डजाश्चेत्यर्थः ।

## तृतीयोऽध्यायः

-00000m

### [ अथ देवतापदस्थानम् ]

तिःसप्तांशे कृते माने ब्रह्मांशे सूत्रमध्यमे । कृत्वा षडंशकं तच्च चामेध्वंशं (वामे द्वचंशं?) व्यपोद्य च ॥१॥ तन्मानमग्रतो नीत्वा प्रागुद्यातत् (प्रागुद्यात ?) सूत्रकप् । तद् ब्रह्मसूत्रमित्युक्तं तत् सूत्वं शिवमध्यगम् ॥२॥

१-२ । इदानीं देवतापदस्थानं वक्तुं लिङ्गस्थानोपयोगि ब्रह्मसूत्रमाह—त्रिःसप्तांश इति द्वाभ्याम् । सूत्रमध्यमे वास्तुमध्यभागे ब्रह्मांशे तदंशमाश्रित्येत्यर्थः, माने द्वारमाने त्रिःसप्तांशे कृते एकविंशत्या भागेर्विभक्ते भागफलं यन्मानं भवतीत्यर्थः, तत् पढंशकं कृत्वा वामे वामतो द्वंशं व्यपोद्य परित्यक्य, अग्रतो दक्षिणत इत्यर्थः तत् तादृशं मानं द्वंश्रामिति यावत्, नीत्वा अपनीय प्रागुद्ग्गतसूत्रकं पूर्वदिग्गतसूत्रम् उत्तरदिग्गतसूत्रं वा यद्व वर्त्तते तद्व ब्रह्मसूत्रमित्यर्थः । सथा व मयमते—

त्रिःसप्तांत्रो कृते द्वारे बाह्यें ते मध्यमे भवेत् । कृत्वा षडंशकं तच बामे द्वंयशं व्यपोद्य च ॥ सदंशमप्रं नीत्वा तु प्रागुदग्गतसूत्रकम् ।

तद बहासूत्रमित्युक्तं तत् सूत्रं शिवमध्यमम् ॥ (अ० ३३, ३८-४० श्लो०)

इति । मत्स्यपुराणे तु—द्वारमानमेकविंशत्या विभज्य विभक्तानामेकविंशतिभागानामई पुनस्त्रिधा विभजेत् ; ततस्तस्य भागत्रयस्य वामदक्षिणयोर्भागद्वयं विद्वाय मध्यभागे ब्रह्मस्थानं कल्पये-दित्युक्तम् । तथा च—

> द्वारं विभज्य पूर्वन्तु एकविंशतिभागिकम् । ततो मध्यगतं ज्ञात्वा ब्रह्मसूत्रं प्रकल्पयेत् ॥ तस्यार्द्धन्तु न्निधा कृत्वा भागञ्चोत्तरतस्त्यजेत् । एवं दक्षिणतस्त्यत्त्वा ब्रह्मस्थानं प्रकल्पयेत् ॥ ( अ० २६३, ५-६ श्लो० )

इति । तत्रश्च मयमतीयपाठदर्शनाद्व यदस्माभि'वीमे ह्यंशम्' इति पाठः श्रुद्धत्वेन कल्पितस्तन्मता-न्तरमिति इत्वेति ज्ञातव्यम् । 'वामे चांशम्' इति पाठस्त्वक्षरसंवादाभावात् स्वसमानतन्त्रान्तरा-सम्मतेश्च न गृष्टीतः । अन्यच—मत्स्यपुराणे ब्रह्मसूत्रस्य हेयांशयोश्च यन्मानमुक्तम् अत्र च तेषां तद्दद्विगुणं मानमुक्तमिति दृश्यते । तद्य 'वामे ह्यंशम्' इति पाठ एवोषपूर्वं भवति, न तु मध्ये यद ब्रह्मणः सृतं तस्य वामे शिवस्य च।
तन्मध्ये वैष्णवं सृत्रं तत्सृत्रे(तं ?) सार्वदैवतम् ॥३॥
मध्ये ति(ते ?)पुरुषे रुद्र आदौ ब्रह्माऽन्तगो हरिः।
क्रमेण सौख्यदा एव विपरीता भयावहाः ॥४॥
रुद्रः हरिरद्धः
।
तत्तुल्या च उमा देवी सुखदा सर्वकामदा ॥५॥
भाग एकोनपञ्चाशद् गर्भार्द्धं मितितो भजेत्।
गर्भाशो ब्रह्मसंस्थान(नं ?) देवं भागाष्टकं ततः ॥६॥

'वामे चांशम्' इति पाठे । तथा हि—मत्स्यपुराणोक्तकमेण एकविंशतिधा विभक्तस्य द्वारस्याई विधा कृते सार्द्धत्रयो भागा भवन्ति, एवं प्रकृतग्रन्थोक्तकमेण—एकविंशतिधाः शितस्य द्वारस्य समग्रस्य बह्भिर्विभागेऽपि त एवांशा भवन्ति । तत्रश्चाद्वीत् सार्द्धत्रिभागं त्यजतः समग्रात् सत्तांश-त्यागो गणितागमानुगत्या नार्थान्तरकोटिमारोहतीति, मूले हंग्शत्यागो मात्स्ये चैकांशत्यागो वस्तुगत्या एक एवेति न काचिद्र विप्रतिपत्तिः । एवं ब्रह्मस्थानेऽपि द्वैगुण्यादि ज्ञेयम् ।

तत् सूत्रमिति । तद् ब्रह्मसूत्रम् , शिवमध्यगम्—शिवो मध्यगो यस्य ताहशम् , तन्मध्ये छिङ्ग' स्थापयेदित्यर्थः, वक्ष्यति च स्वयमेव 'ब्रह्मांशे लिङ्गमैश्वरम्' (५४ ए० ८ श्लो०) इति ।

३। मध्य इति । मध्ये यद् ब्रह्मणः स्त्रं पूर्वमुक्तम् , तस्य वामे वामभागे व्यपोहितद्वंयशे इत्यर्थः, शिवस्य सूत्रं भवेत् , तन्मध्ये दक्षिणे इत्यर्थः, वैष्णवं सूत्रं भवेत् , तत् सूत्रज्ञ सार्वदैवतं सर्वदेवतास्थानम् । वक्ष्यति च—'दैवांशे ब्रह्मविष्णवंशाः सर्वे देवाश्च' (७ श्को॰) इति ।

४। मध्य इति । त्रैपुरुषे ब्रह्मविष्णुरुद्राणामाश्रयभृते सूत्रे, यद्वा त्रिषु पुरुषेषु मध्ये, रुद्र-स्तत्सुत्रस्य मध्ये भवेत् , आदौ ब्रह्मा भवेत् , हरिश्चान्तगो भवेत् ।

क्रमेणेति । एवंक्रमेण वर्त्तमाना एते सौख्यदा भवन्ति, विपरीताश्च भयमावहन्तीत्यर्थः । तथा च समराङ्गणसूत्रधारे—

स्थापयेत् ( पुरुषत्रया ? ) शि ( वा ? वं ) मध्ये निवेशयेत् । ब्रह्माणं दक्षिणेनास्य वामतः पुरुषोत्तमम् ॥ अन्यथा स्थापनादेषां प्रत्यवायो महान् भवेत् । ( अ० ७०, १४१-१४२ श्लो० ) इति । अस्पुटार्थाऽपीयमर्द्धत्रयी प्रकृतोपयोगिनीत्यत्र नास्ति नः स्तोकोऽपि संशयः ।

. ५। रुद्र इत्यादि। सण्डितत्वाह दुर्जेयोऽस्यार्थः।

६-८। गर्भमानेन देवानां स्थानमाह—भाग इति। अत्र च भागा इत्युचितोऽपि पाठो

वण्ड्या एकोनषष्ट्यं शे भैरवी तद्द्वयाधिके ।
वेतालस्य लिष्ट्यं शे पदं शून्यं तद्द्व(दूर्द्वृः)तः ॥ १७ ॥
लिङ्गामे नैव कर्त्तव्या द्वर्चारूपेण देवताः ।
प्रभानष्टा नभोगा य(श्रः) यथा तारा दिवाकरे ॥ १८ ॥
शिवस्यामे शिवं कुर्याद् ब्रह्माणं ब्रह्मणोऽम्रतः ।
विष्णौ विष्णुः(ष्णुंः) जिने जैनं सूर्ये सूर्यमनुक्रमात् ॥१६॥
मातरश्चण्डिकामे स्युर्यन्ताः नेलादिभैरवः ।
स्वे स्वे स्थाने सुराः स्थाप्या ये यस्यापि हितावहाः ॥ २० ॥
ब्रह्मविष्णोरेकनाभिर्जि(जिः)ने दोषो न विद्यते ।
शिवामे चान्यदेवस्य दृष्टिवेधे महद् भयम् ॥ २१ ॥
ब्रह्मा विष्णुः शशी सूर्य इन्द्रः स्कन्दो हुताशनः ।
दिक्पाला लोकपालाश्च महा मातृगण(णाः)स्तथा ॥२२॥

१७। भैरवीति भैरवस्य दृष्टिः। पदमिति। तदूर्बु ः त्रिषट्यंशात् परतः श्रून्यं पदं दृष्टि-स्थानं भवति, विषमद्वारांशस्य त्रिषष्ट्यंश एव निःशेषितत्वात्।

१८। लिङ्गाम इति । लिङ्गामे शिवलिङ्गामे अविक्षिण प्रतिमारूपेण देवता न स्थाप्याः । एतन्न, 'शिवस्यामे शिवं कुर्यात्' इति वक्ष्यमाणविधेरपवादकम्, लिङ्गामे शिवप्रतिमामपि न कुर्यादित्यर्थः । एवञ्च शिवस्यामे शिवं कुर्यादित्यस्यायमर्थः—शिवस्य लिङ्गस्यामे शिवं शिव-लिङ्गम्, शिवस्य प्रतिमाया अमे च शिवप्रतिमां कुर्यादिति ।

प्रभानष्टेति । लिङ्गाये अर्चारूपेण देवताः कृताश्चेत् प्रभानष्टा नष्टप्रभा भवन्ति । अत्र दृष्टान्त-माह—नमोगेति । यथा दिवाकरे उदिते नभोगा नभःस्थास्तारा नष्टप्रभा भवन्ति तद्वदित्यर्थः ।

२०—२१। पूर्व 'ब्रह्माणं ब्रह्मणोऽग्रतः' इति 'विष्णौ विष्णुं जिने जैनम्' इत्युक्तम्, इदानीं तदपवादमाह—ये यस्यापीति ब्रह्मविष्ण्योरिति च। यस्य देवस्य ये हितावहा हितकारका भवन्ति तेऽपि तदग्रतः स्थाप्या इत्यर्थः।

ब्रह्मेत्यादि । एकनाभिः सनाभिः सिपण्डस्तुल्यो वा, ताहत्रे जिने सम्मुखवर्त्तिनीत्यर्थः, दोषो न विद्यते, ब्रह्मणो विष्णोश्चाग्रे स्थापितो जिनो दोषाय न भवतीत्यर्थः । एवज्र जिनस्या-प्याग्रे ब्रह्मणि विष्णो वा स्थापिते दोषो न भवतीति लभ्यते न्यायसाम्यात् ।

एते शिवाश्रये स्थाप्या दृष्टिवेधविवर्जिताः। दृष्टियातहितं यच पुराघं न प्ररोहित ॥२३॥

[ देवतास्थापने विक्निणंयः ]
पूर्वीपरास्यं देवानां मुखं नो दित्तणोत्तरम् ।
ब्रह्मा विष्णुः शिवार्केन्द्रा गुहः पूर्वपराङ्मुखः ॥२४॥
नगराभिमुखाः श्रेष्ठा मध्ये बाह्यं च देवताः ।
शिवब्रह्मजिना विष्णुः सर्वाशाभिमुखाः शुभाः ॥२५॥
गणेशो भैरवश्चण्डी नकुळीशो ग्रहास्तथा ।
भूताद्या धनदाश्चेव दित्तणास्याः शुभाः स्मृताः ॥२६॥
मातृणां सदनं कार्यं दित्तणोत्तरदिङ्मुखम् ।
हनुमान् वानरश्चेष्ठो नैक्रितास्यो विदिङ्मुखः ॥२९॥

२४ । देवानां मुखं पूर्वापरास्यं पूर्वदिक्स्थं पश्चिमदिक्स्थं वा कुर्यादिति शेषः । दक्षिणो-त्तरं दक्षिणोत्तरदिक्स्थं न कुर्यात् । अत्र पूर्वादिशब्दो दिश्ये छाक्षणिकः । ब्रह्मेति । एतच विशेषाभिधानं मतान्तर इति ज्ञेयम् । मत्स्यपुराणे पूर्वोत्तरमुखत्वस्योक्तत्वात् । तथा च—

वास्तरेवादिप्रतिमालक्षणं प्रवदामि ते । प्रासादस्योत्तरे पूर्वमुर्खी वा चोत्तराननाम् ॥ इति ( अ० ४४, १ श्लो० )

यथा तथा वा भवतु सर्वथा विसंष्टुळोऽयं श्लोकः। अस्य प्रकृतपाठोऽनुसन्धेयः।

२५। नगरेति। मध्ये वास्तुमध्ये, बाह्ये वास्तुबहिर्मागे च प्रतिष्ठाप्या देवता नगराभि-मुखाः प्रशस्यन्ते। पूर्वापरास्यमिति यदुक्तं तत्र मतान्तरं दर्शयति—शिवेत्यादि। सर्वाशाभि-मुखाः सर्वदिङ्मुखाः। अत्र पूर्वं पूर्वपराङ्मुखत्वकथनाद ब्रह्मविष्णुशिवप्रहणं मतान्तरचोत-नार्थम्, जिनग्रहणन्तु न तथा, पूर्वमनुष्ठेखेन कस्मिन्नपि मते तस्य सर्वाशामिमुखत्वस्याप्राप्ते-विधित्वाच्याधातात्।

२७। मातृणामिति। एतेन मातरो दक्षिणदिङ्मुखा उत्तरदिङ्मुखा वा कार्या इति देवता—प

२३। एत इति । दृष्टिनेधविवर्जिता इति ब्रह्मविष्णादीनां परस्परदृष्टिनेधेन हीनाः, शिव-दृष्टिनेधेन वा । 'दृष्टियातिहतं यच' इत्यत्र 'दृष्टिपातिहता यत्र' इति स्यात् । तथा सित यत्र देवा दृष्टिपातवशाद हितास्तत्र स्थाने पुराधं नगरस्य पापम् अमङ्गलमित्यर्थः, न प्ररोहति न प्रोह्मवतीत्यर्थः ।

ज्ञात्वा सर्वं स्थापि(ता?)येन रीत्या देवा देत्या मानुषाद्याश्च सर्वे । दृशत्मानं व्यापकं स्वष्टिकारं स्थायी दृशा विश्वकर्मांश(र्मा स?)वन्द्याः(वन्द्यः?) ॥२८॥

इति श्रीत्रेत्रात्मजसूत्रभृन्मण्डनविरचिते वास्तुशास्त्रे देवतामूर्त्तिप्रकरणे प्रतिमापदस्थानद्वष्टिस्थानाधिकारो नाम तृतीयोऽध्यायः॥ ३॥

फिलतम् । इतुमान् इति । नैर्क्तास्य इति मतान्तरेणोक्तम् । स्वमतमाइ—विदिङ्मुख इति । न केवछं नैर्क्कतास्यः सर्वान्तराछिदगास्योऽपीत्यर्थः ।

२८। दुष्करोऽस्य पाठोद्धारोऽर्धग्रहश्च।

# चतुर्थोऽध्यायः

---:0:----

अत्तसूतं पुस्तकञ्च कमण्डलुवरान्वितः। विश्वकर्मा चतुर्हस्तिस्त्रिनेत्रश्चन्द्रशेखरः॥१॥ इति विश्वकर्मा।

ऋग्वेदादिप्रभेदोक्ता( देन ? ) कृतादियुगभेदतः । विप्रादिवर्णभेदेन चतुर्वक्तं चतुर्भुजम् ॥ २ ॥ अच्नसूत्वं करे दच्ने शुचिस्तस्या ( स्यो ? )द्वृंतः स्थिता । स्याद् वामे पुस्तकं हस्ते तस्या(स्यो ?)द्वृं च कमण्डलुः ॥३ कमलासननामानं (माऽयं ? ) सर्ववर्णे हितप्रदः । कर्तृकारापकेः(?) सार्द्धं लोहितः कमलासनः ॥ ४ ॥ इति कमलासनः ।

१। अयमध्यायो ब्रह्मादीनां देवानामायुधवर्णवाहनादिनिर्णयार्थं प्रवृत्तं इति ज्ञायते एसद्भगन्थकृत्कृत्यन्तराद् रूपमण्डनात् । तथा च—

> ब्रह्मादीनाञ्च देवानां देवीनाञ्च यथाकमम् । आयुधानि तथा वर्णं वाहनं कथयाम्यथ ॥ (इति अ० २,५ श्लो०)

अस्य ग्रन्थस्य शिल्पशास्त्रत्वात् तत्कर्तृ त्वेनाभ्यहितस्याऽऽदौ विश्वकर्मणो रूपं निर्दिशति—अश्व-सूत्रमिति । अस्मदुपलञ्चेषु शिल्पशास्त्रेषु ऋते रूपमण्डनमृते च प्रकृतग्रन्थं न विश्वकर्मणो रूपसुपनिबद्धसुपलञ्चम् । रूपमण्डने पुनः किञ्चिद्व विलक्षणमेव लक्षणमस्माद्व ग्रन्थात् । तथा च—

> विश्वकर्मा चतुर्बाहुरक्षमालाञ्च पुस्तकम् । कम्बां (कम्बुं १) कमण्डलुं धत्ते त्रिनेत्रो इंसवाहनः ॥ इति । ( अ० २, १० स्टो० )

२-४। एकस्यैव ब्रह्मणो नामभेदेन चत्वारि रूपाणि निरूपयिष्यन्नादौ कमलासनं वक्तं

तस्य चतुर्वाहुत्वे चतुर्मुखत्वे च हेतुप्रदर्शनपूर्वकं स्वरूपमाह—ऋग्वेदादीति । ऋगादयश्चत्वारो वेदाः कृतादयश्चत्वारि युगानि ; ब्राह्मणादयश्चत्वारो वर्णाश्चेति यथासम्भवं तत्स्मच्चृत्वतत्-कच्चृत्वादिरूपेण ब्रह्मणोऽपि चत्वारि मुखानि चत्वारो बाह्यश्चेत्यर्थः । तत्र कृतं सत्ययुगम् ; करे दक्षे इति दक्षाधःकरे, ऊर्द्वृत इति दक्षोर्द्वृतः, एवं वामेऽपि । द्वितीयकमलासनपदं विशेषणपरम् ।

मत्स्यपुराणे—

श्रह्मा कमण्डलुधरः कर्त्तच्यः स चतुर्मुखः । इंसारूढः क्रचित् कार्यः क्रचिच्च कमलासनः ॥ वर्णतः पद्मगर्भाभश्रतुर्बाहुः ग्रुभेक्षणः । कमण्डलुं वामकरे सुवं इस्ते तु दक्षिणे ॥ वामे दण्डधरं तद्वत् सुवज्ञापि प्रदर्शयेत् । मुनिभिदेवगन्धवेः स्त्यमानं समन्ततः ॥ कुर्वाणमिव लोकांस्त्रीन् शुक्ताम्बरधरं विभुम् । मृगचर्मधरञ्जापि दिन्ययज्ञोपचीतिनम् ॥ आज्यस्थालीं न्यसेत् पादवें वेदांश्च चतुरः पुनः । वामपाद्वेंऽस्य सावित्रीं दक्षिणे च सरस्वतीम् ॥ अग्रे च ऋषयस्तद्वत् कार्याः पैतामहे पदे । इति ।

(अ० २६०, ४०-४५ स्रो०)

#### समराङ्गणसूत्रधारे च-

ब्रह्मानलार्चिप्रतिमः कर्तन्यः स्त्रमहासुतिः ॥
स्थूलाङ्गः श्वेतपुष्पश्च श्वेतवेष्टनवेष्टितः ।
कृष्णाजिनोत्तरीयश्च श्वेतवासाश्चतुर्मुखः ॥
दण्डः कमण्डलुश्चास्य कर्त्तन्यो वामहस्तयोः ।
अक्षसूत्रधरस्त(द्वा १ द्वद्व) मौन्ज्या मेललया वृतः ॥ इति ।
(अ० ७७, २-४ श्लो०)

शिल्परत्नोत्तरभागेऽपि (अ० २५, १२३-१२७ २ळो०) प्रायेणैयमेव ब्रह्मणो स्थ्रण-मुखिखितम् । परं प्रकृतप्रन्थ इव कुत्रापि ब्रह्मणश्चतुभेंदभिन्नत्वं न दृश्यते । कमलासनः किमन् युगे छखदायक इति नोपलभ्यते । विरिज्ञिब्ह्माणौ कृते छखदायकौ, पितामहस्त्रेतायाम् । तत्र पारिशेष्याद्व भवतु कमलासनः कलौ वा द्वापरे वा, न तेनैकेन युगद्वयवर्तिनां जनानां छखं शक्यसम्पादनमिति छनीभिश्चिन्तनीयम् । अज्ञसूतं पुस्तकञ्च श्रुतिश्चैव कमण्डलुः । विरिञ्जि(ञ्चे ?)श्च भवेन्मूर्त्तिः कृते स्यात् सुखदायिनी ॥५॥ इति विरिञ्जः।

कमण्डलुश्चात्तसृत्रं ग्रुचित्रें पुस्तकं तथा। पितामहस्य स्यान्मूर्त्तिस्रेतायां सुखदायिनी॥ ६॥ इति पितामहः।

पुस्तकं चात्तसूत्रञ्च शुचिश्चैव कमण्डलुः। ब्रह्मणश्च भवेन्मूर्त्तिः कृते स्यात् सुखदायिनी॥ ७॥

अत्तसूत्रं पुस्तकञ्च धत्ते पद्मं कमण्डलुम् । चतुर्वक्त्रा तु सावित्री श्रोतियाणां गृहे स्थिता ॥ ८ ॥ रित सावित्री ।

ऋग्वेदः श्वेतवर्णः स्याद् द्विभुजो रासभाननः । अज्ञमालाम्बुपात्रे च पि ( श्रि ?) तश्चाध्ययने रतः॥ ६॥ इति ऋग्वेदः।

अजास्य(ः ?) पीतवर्णः स्याद् यजुर्वेदोऽत्तसूत्रधृक् । वामे चाङ्कुशपाणिस्तु भूतिदो मङ्गलप्रदः ॥ १० ॥ इति यज्ञवेदः ।

'जन्मना ब्राह्मणो ज्ञेयः संस्कारेर्द्धिज उच्यते । विद्यया याति विद्यत्वं त्रिभिः श्रोत्रिय उच्यते ॥'

५। चिरिज्ञिमाह—अक्षसूत्रमिति। श्रुतिर्वेदः, इतरत्र लक्षणत्रये 'श्रुचि'रिति पाठो हश्यते तत्रापि 'श्रुति'रिति भवेन्न वेति विचारणीयम्। श्रुचिरिप्तः। कृते सत्ययुगे। इहान्यत्र च ब्रह्मणो लक्षणद्वये अक्षस्त्रादिप्रथमान्तपदानामन्वयो दुरुपपाद एव। दुःखञ्च—अक्षस्त्रादीनामुदेशपरतामात्रस्वीकारेण तत्तद्वविशिष्टा मूर्त्तिरित्यध्याहारजन्यम्।

८। श्रोत्रियाणामिति—

इत्युक्तलक्षणानां वेदविदाम् ।

९। अक्षमालेत्यादि। अक्षमालाम् अम्बुपात्रज्ञ श्रित इत्यर्थः।

नीलोत्पळदळाभासः सामवेदो हयाननः । अज्ञमाळान्वितो दच्ने वामे कम्बुधरः स्मृतः ॥ ११ ॥ इति सामवेदः ।

अथर्वणाभिधो वेदो धवलो मर्कटाननः। अज्ञसूत्रञ्च खट्टाङ्गं बिम्राणो विजयश्रिये॥ १२॥ इत्यथर्वणः।

नृत्यशास्त्रं सितं रम्यं मृगवक्त्ं जटाधरम् । अज्ञसूत्रं त्रिशूलञ्ज बिम्नाणं तं (तत् १) त्रिलोचनम् ॥१३॥ इति गृत्यशास्त्रम् ।

[ अथ ब्रह्मायतनेऽन्यदेवतापद्म् ]

आग्नेय्यां तु गणं प्रोक्तं मातृस्थानञ्ज दिन्तणे। नैक्ट त्ये तु सहस्रान्तं वारुण्यां जलशायिनम्॥ १४॥ वायव्ये पार्वतीरुद्रौ यहा ( प्रहा १) श्रैवोत्तरे स्मृताः। ईशाने च श्रिया देवी प्राच्यान्तु धरणीधरः॥ १५॥

[ अथ ब्रह्मणोऽष्टी प्रतीहाराः ]

ब्रह्मणे (णोऽ ?) ष्टौ प्रतीहाराः कथयिष्याम्यनुक्रमात् । पुरुषाकारगम्भीराः सकृची (र्चा ?) मुकुटोज्ज्वलाः ॥ १६ ॥

१४-१९ । अत्र द्वितीयान्तानां पदानां कल्पयेदित्यध्याहतिक्रययाऽन्वयः, गणं प्रोक्तिसित्ति शास्त्रान्तरे कथितं गणदेषमित्यर्थः । श्रिया देवीत्यभेदे नृतीया श्रीदेवीत्यर्थः ।

१६। पूर्वं ब्रह्मणश्चतुरो भेदान् दर्शयज्ञिष साम्प्रतं ब्रह्मत्वेनेक्यं परिकल्पयन् अष्टौ प्रतीहारानाह—ब्रह्मग इति । तत्राऽऽदौ सर्वसाधारणं विशेषणत्रयमाह—पुरुषेत्यादि । सकूर्चा इति । कूर्चशब्दो नानार्थः । तत्र श्मश्च इत्येकोऽर्थः, नासङ्गतानि हि प्रवयसः पितामहस्य प्रतीहाराणाम्
अतिख्मनीनि श्मश्रूणि । कुशसुष्टिरिति द्वितीयः, तत्स्वरूपञ्च—

छिन्नमूलाः कुशा दीर्घाः सप्तर्विशतिसंख्यकाः । ब्रह्मप्रन्थियुतास्त्वप्रदेशे कुर्चमिद्दोच्यते ॥ पद्मं सृ (सृ ?)चाऽत्तरं डंश (दंशं ?) सप्तनामा तु वामतः । सञ्यापसञ्ययोगेन कमण्डलुश्च ( ञ्च ? ) धर्मकः ॥ १७ ॥ अत्तपद्मवामदण्डकमलश्च (ञ्च ?) महतोद्भवः (मतोद्भवः ?) । दण्डागमस्त्रवाक्कालं (स्रुचा कालं ?) जयश्च सर्वकामदः ॥१८॥

इत्युक्तलक्षणम् । नायुक्तञ्च वेदस्मर्जुवैदिकश्चरीणस्य द्वृहिणस्य प्रतीहाराणामपि वेदोक्तकर्म-निर्वाहसाहायकार्थं कुरामुष्टिधारणम् । तूलिकेति तृतीयोऽर्थः। सा च वृषश्रवणरोमिभवी खरकेशैर्वा तन्तुभिर्वा घटिता उदुम्बराङ्कराकारा वटाङ्कराकारा प्लक्षसूचीनिभा वेति शिल्प-झास्त्रादवगम्यते । तथा च समराङ्गणसूत्रधारे—अ० ७३ । १५-१६, १८-१९ श्लो० ।

'कूर्चकं धारयेद्धीमान् वृषश्रवणरोमिनः ॥'
'वल्कलैर्वा विधातव्यः खरकेशैरथापि वा ॥'
'तन्तुतः कूर्चकः श्रेष्ठो विलेखाकर्मणि स्वतः ।'
'आद्यो वटाङ्कराकारस्ततोऽश्वत्थाङ्कराकृतिः ॥' (संशोधितः पाठः )
'प्रक्षसूचीनिभश्रान्यः \* \* \* \* \* !'
उद्युक्तवराङ्कराकारः \* \* \* \* \* \* ॥'

इति कूर्चविषयं वर्णनमुपलम्यते । नानुचितञ्च विश्वस्तः प्रतीहाराणाम् अङ्गनोपयोगिन्या-स्तूलिकाया ग्रहणम्, प्रभोः प्रतीहारायनुजीविनामपि प्रभुतम्मतवेशभूषादीनां लोकतः शास्त्रतश्चानु-शीलयितव्यत्वात् । एतेऽर्था दिग्दर्शनार्थमस्माभिरुपक्षिताः, अन्यतरार्थग्रहणपरिहारयोस्तु छिषयः प्रमाणम् । इदमत्रावधेयम्—यदि नाम कूर्वं धार्यवस्तुविशेषः स्यात्तदा परतः प्रोक्तैः प्रहरणादिभि-व्यापृतवाहुभिरेतैः क नाम तद धार्यमिति श्मश्र्यंक एव कूर्वशब्दोऽत्र श्लिष्टः स्यात् ।

१७। एवं तेषां साधारणीमाकृतिमभिधाय इदानीं तेषां प्रातिस्विकं छक्षणमाह—
पद्ममित्यादि। त एते सर्व एव चतुर्हस्ता सञ्यापसञ्ययोख्द्वीधःक्रमेण यथोक्तप्रहरणादिधारिणो
ब्रह्मणः सञ्येऽपसञ्ये च चतुश्चतुःक्रमेणावस्थिताः। सत्र वामे प्रथमतः सप्तनामा वामदक्षिणयोर्हस्तयोः पद्मम्, खुवाम्, अक्षरम्, वेदम्, दंशम् द्धान इति शेषः। एवं सर्वत्र द्वितीयान्तानां
द्धान इति क्रिययाऽन्वयः। तत्र खुवा खुक्, दंशोऽख्विवेशेषः। द्वितीयमाह—कमण्डलुञ्च धर्मक
इति, कमण्डलुञ्च द्धानो धर्मकनामा द्वितीय इत्यर्थः। अत्र कमण्डलुरिति पूर्वोक्तचतुष्टयातिरिक्तत्वेन वा एकहान्यपरकल्पनविधया वा निर्दिष्टमिति न ज्ञायते।

१८। 'अक्षपद्मनामदण्डकमल्क्ष्रे'त्यस्य प्रकृतः पाठोऽनुसन्धेयः। पद्मं कमल्ब्रेत्येकस्येष

श्रक्तसृतं गदाखेटं दण्डश्च विजयो भवेत् ( दधत् ? )। अधोहस्तापसव्येन खड्गयुग् यज्ञभद्रकः ॥ १६ ॥ अज्ञपाशाङ्कुशा(शान् ?)दण्डभयश्च (दण्डं भवश्च ?) सर्वकामदः । दण्डाङ्कुशपाशोत्पळनिभवः (पतं विभवः ?) सर्वशान्तिदः ॥२०॥

[ अथ द्वादश सूर्यमूर्त्तयः ]

# शृणु वत्स प्रवच्चामि सूर्यभेदांश्च ते जय। यावत्त्रकाशकः सूर्यो यावन्मूर्त्तिभिरीरितः॥ २१॥

बस्तुनो द्विरुह्णेखः समुपलभ्यते । 'वाम' इति पदमप्यनन्वयि । अत्र 'प्रियोद्धभव' इति पाठो रूपमण्डने (रूप—अ० २,१५ श्लो०)।

२०। तरेवं वामतश्रत्वारः सप्त-धर्मक-मतोद्वभव-जयनामानो ब्रह्मणः प्रतीहाराः, दक्षिणत-श्रत्वारो विजय-यज्ञभद्रक-भव-विभवनामानश्र निर्दिष्टाः।

२१। इदानीं द्वादश सूर्यमूर्तीराह—श्विवित । जय इति वत्सेत्यनेनोद्दिष्टस्य सम्बोध्यस्य नाम । यद्वा जय सर्वोत्कर्षेण वर्त्तस्वेत्यर्थः । ते प्रवक्ष्यामीत्यन्वयः ।

यावदिति समस्तवस्तुप्रकाशक इत्यर्थः। यावन्मूर्त्तिभिरीरितः कथितस्तावतीर्मूर्तीब्र प्रवक्ष्यामीत्यर्थः। सर्वा एवेता मूर्त्तयब्रतुर्वोहव इति ज्ञायते धार्यद्रव्याणामाधिक्यदर्शनात् ; तथा—

'पग्रह्मयाभयवरान् द्धतं कराब्जैः' इत्यन्यत्र 'कराब्जैरि'त्यनेन दोष्णां ह्याधिकत्वलाभास । अत्र पूष्णो मूर्त्तिर्ह्मिजा केवलपग्रह्मयलाब्छिता च, वैष्णवी मूर्त्तिरपि द्विकरा, परं तस्या दक्षिणकरे चक्रमितरत्र पद्ममिति विशेषः । तदितस्त्र सर्वासामेव मूर्त्तीनां करद्वये नीरजद्वयमन्ययोश्र यथोक्तद्वव्याणीति । अग्निपुराणेऽपि—

'वरदा हाब्जिनः सर्वे दिक्पालास्त्रकराः क्रमात्।' (अ० ५१,३ श्लो०) इति। ससप्तार्श्वे सैकचक्रे रथे सूर्यो द्विपद्मधक्। मसीभाजनलेखन्यौ बिभ्रत् \* \* \*॥ (अ० ५१,१ श्लो०)। इस्रनेन च तन्मूर्तीनां चतुर्बाहुत्वस्य सुचितत्वात्। एतेन काश्यपशिल्पे—

द्विभुजाः पद्महस्ताश्च रक्तपद्मासने स्थिताः।

रक्तमण्डलसंयुक्ताः करण्डमुकुटान्विताः ॥ (अ० ४८,७९-८० श्लो०)

इति यह द्विकरत्वं भास्करमूर्तीनामुक्तं तन्मतान्तरप्रदर्शनमिति कृत्वा सोढव्यम् ।

द्त्तिणे पौष्करा(री ?) माला करे वामे कमण्डलुः। पद्माभ्यां शोभितकरौ(रा?) सुधामा(ता?) प्रथमा स्मृता ॥२२ शुळी(ळं ?) वामकरे यस्य(स्या ?) दित्तणे सोम एव च। मित्रा नाम तिनयना कुशेशयविभूषिता॥ २३॥ प्रथमे तु करे चक्रं तथा वामे च कौमुदी। मूर्त्तरार्यमणी ज्ञेया सपद्मौ पाणिवल्लभौ (पल्लवौ ?) ॥२४॥ अज्ञमाला करे चास्य ( यस्या ? ) वज्रं वामे प्रतिष्टितम् । सा मृत्तीं रौद्री ज्ञातव्या प्रधाना पद्मभूषिता ॥ २५ ॥ चकं तु दक्तिणे यस्या वामे पाशः सुशोभनः। सा वारुणी भवेन्मूर्त्तिः पद्मव्ययकरद्वया ॥ २६ ॥ कमण्डलुं द(लुर्द ?)च्चिणतोऽच्चमाला चैव वामतः। सा भवत् सिस्मता सूर्यमूर्तिः पद्मविभूषिता ॥ २७ ॥ यस्यास्तु दक्तिणे शूलं वामहस्ते सुदर्शनम्। भर्ग (ग ?) मूर्तिः समाख्याता पद्महस्ता शुभाय वै॥ २८॥

२२ । उपरिष्टाचतुर्श्विशश्लोके समुद्दिष्टानां भास्करमूर्त्तीनामनुक्रमेण लक्षणानि वक्तुं प्रथमा-माह—दक्षिण इति । यस्या इत्यध्याहारः । यस्या दक्षिणे करे पौष्करी कमलघटिता माला, वामे करे कमण्डलुर्वर्त्तत इत्यर्थः । इमौ च करावृद्ध्वीविति ज्ञेयम्, ऊर्ब्यु क्रमेणेव धारणीयद्रव्याणां कथनौचित्यात् । पद्माभ्यां शोभितकराविति वामदक्षिणयोरधःकरावित्यर्थः । एवमुत्तरत्रापि ज्ञेयम् । 'पद्माभ्यां शोभितकरे'त्युवितः पाठः ।

स्थातेति । अत्र 'स्थाते'ति वा 'स्थामे'ति वा पाठो भवतु, उभयथाऽपि दोषानुषद्गो दुष्परिहर एव, उद्देशश्लोके 'धाते'ति पाठस्योपलुक्येः । अत्र ब्रूमः—'स्थाते'त्येष पाठो ज्यायान् परिगणनश्लोकस्थितधातृशब्दसाम्यात् ; छन्दोभङ्गदोषोतसारणाय चोपपदं प्रक्षिप्तमिति ; तदेतत् सल्यमेव प्राचीनग्रन्थकृतां कृतिष्विति ।

२३। दक्षिणे सोम इति, सोमः सोमरसोऽमृतं वा। देवता—ह

अथ वामकरे माला तिशूलं दित्तणे करे।
सा विश्वमूर्त्तः सुखदा पद्मलाञ्छनलिता॥ २६॥
पृषाख्यस्य रवेर्मूर्तिर्द्धिमुजा पद्मलाञ्छना।
सर्वपापहरा ज्ञेया सर्वलत्तणलिता॥ ३०॥
दित्तणे तु गदा यस्या वामहस्ते सुदर्शनम्।
पद्मव्यम्रा तु सावित्रीमूर्त्तः सर्वार्थसाधिनी॥ ३१॥
स्रुवश्च दित्तणे हस्ते वामे होमज (लीलकम् १ कञ्जलम्)।
मूर्तिस्त्वाष्ट्री भवेद् वत्स पद्मरुद्धकरद्वया॥ ३२॥
सुदर्शना(न १) करा सव्ये पद्महस्ता तु वामतः।
एषा सा द्वादशी मूर्तिर्विष्णोरमिततेजसः॥ ३३॥
धाता मित्रोऽर्यमा रुद्रो वरुणः सूर्य एव च।
भगो विवस्वान् पृषा च सविता त्वष्ट्विष्णुकौ॥ ३४॥
धात द्वादश सर्वमृत्त्यः।

२९। सा विश्वमूर्त्तिरिति, वैवस्वती मूर्त्तिरित्यर्थः ; उद्देशक्लोके तथा पाठात् ।

३४ । उक्तलक्षणानां द्वादशमूर्तीनां संग्रहश्लोकमाह—धातेति । दूरविभिन्नान्येव सूर-नामान्युपलभ्यन्ते काश्यपशिल्पे । तथा च—

विकर्त्तनो विवस्वांश्र मार्त्तण्डो भास्करो रविः । लोकपालः प्रकाशश्र लोकसाक्षी त्रिविक्रमः ॥ आदित्यश्र तथा सूर्यः अंग्रुमाली दिवाकरः । एते वै द्वादशाऽऽदित्या उत्तरादिक्रमात् स्थिताः ॥ इति । ( अ० ४८,८१-८३ इलो० )

#### आग्नेयपुराणे पुनः---

वरुणः सूर्यनामा च सहस्रांशुस्तथाऽपरः । धाता तपनसंज्ञश्च सविताऽथ गमस्तिकः ॥ रविश्वैवाथ पर्जन्यस्त्वष्टा मित्रोऽथ विष्णुकः । मेषादिराशिसंस्थाश्च मार्गादिकार्त्तिकान्तकाः ॥ ( अ० ५१,५-६ श्लो० )

#### [ अथ सूर्यायतनम् ]

सूर्यो विनायको विष्णुश्चण्डा शम्भुस्तथैव च।
अनुक्रमेण पूज्यन्ते फलदाः स्युः सदाऽर्चने ॥ ३४ ॥
आग्नेय(ये १) तु कुजः स्थाप्यो गुरुर्याम्ये प्रतिष्ठितः।
नैक्ट त्ये राहुसंस्थानं शुक्रस्थानश्च पश्चिमे ॥ ३६ ॥
वायव्ये केतुसंस्थानं सौम्यायां बुध एव च।
ईशाने च शनिः स्थाप्यः × ×श्च चन्द्रमाः॥ ३७॥

#### इति सूर्यायतनम्।

इति धातु-सवितृ-त्वष्टु-वरुण-सूर्य-मित्र-विष्णूनां सप्तानां साम्येन, भग-तपन-गभस्तिक-रवि-पर्जन्यानां पञ्चानाञ्च भिन्नतया नामान्युपलभ्यन्ते ।

३५ । सूर्यस्यायतने वक्तक्ये प्रसङ्गात्तद्र्वनायाः सर्वदेवार्चनमुखत्वं वक्तुं समभिन्याहताना-मन्येषामपि तथात्वमाह—सूर्य इति । अनुक्रमेण पूज्यन्ते चेद एते अर्चने सर्वदेवपूजाविधौ फल्हदाः स्युः, सर्वदेवपूजास्येवाऽऽदावेते पूजनीया इत्यर्थः । तथा च स्मृतिः—

गणेशञ्ज दिनेशञ्ज विह्नं विष्णुं शिवं शिवाम् । पूजयेदेवषट्कञ्ज ततः पूजां समाचरेत् ॥ इति ।

अत्र च विह्नं निहुवानेन ग्रन्थकृता अपक्रमन् क्रमोऽपि नारक्षीति विभावनीयम् । यद्य सन्त्रान्तरे—

आदित्यं गणनाथञ्ज देवीं हद्दं यथाक्रमम् । नारायणं विशुद्धाख्यमन्ते च कुलदेवताः ॥

इति प्रकृतश्लोकवदेव पञ्चदेवार्चनं विहितम्, तन्नाप्यस्ति क्रमविपर्यय इति नवीनोऽयं पूजापर्यायः।

३६-३७ । आयतने ग्रहसंस्थानसाह—आग्नेय इति । कुज-गुरु-राहु-शुक्र-केतु-बुध-शनि-चन्द्राः क्रमेणाऽऽग्नेयत ऐर्न्द्री यावत् स्थाप्या इत्यर्थः । तथा च रूपमण्डने—

सूर्यस्याऽऽयतने स्थाप्या विह्नकोणादितः क्रमात् । कुजो जीवस्तमः शुक्रः केतवो ज्ञः शनिः शशी ॥ (अ० २,२५ श्लो०)

इति । तमो राहुः, ज्ञो बुधः । एवञ्च—'ईशाने च शनिः स्थाप्यः' इत्यनन्तरं स्वलनस्थाने— 'प्राच्यां स्थाप्य' इत्यक्षरचतुष्टयं त्रुटितं स्यादित्यनुमीयते ।

#### [ अथ सूर्यप्रतीहाराः ]

सूर्येकदन्ताच्युतशक्तिरुद्रा विद्येशशक्तीश्वरविष्णुसूर्याः । श्रीनाथविद्येशभगाम्बिकेश(ाः?) चण्डीशहेरम्बपतङ्गकृष्णा(ः?) ॥३८ श्रीकण्ठसूर्या रुद्रस्थाम्बिकाज(?) त्रदक्तिणमध्यादिदिन्तु पूज्याः । स्वस्थानगाः सर्वमनोर्थांस्ते यान्ति विद्यातिपरसंस्थाः(?) ॥ ३६ ॥

दण्डी च पिङ्गलश्चैव आनन्दश्चान्तकस्तथा। चित्रो विचित्रो ज्ञातव्यः किरणाद्मः मुलोचनः॥ ४०॥ सर्वे च पुरुषाकाराः कर्त्तव्याः शान्तिमिच्छता। चतुर्द्वी रेषु च स्थाप्या दिशाश्चैव प्रदक्तिणे॥ ४१॥

**छज्ञानार्थमधः सूर्यायतनं चित्रारू**ढमुपत्थाप्यते—

| Je J | प्॰ चन्द्रः<br>दण्डी, पिङ्गस्रः | S. S |
|------------------------------------------|---------------------------------|------------------------------------------|
| उ० बुधः<br>किरणाक्षः,<br>स्रह्मेचनः      | स्र्यः                          | द० गुरुः<br>आनन्दः,<br>चण्डकः            |
| · TERRIFIE                               | प० शुक्रः,<br>विश्वः,           | In the                                   |

३८-३९ । पञ्चपादीयं पञ्चानां सूर्येकदन्ताच्युतराक्तिरुद्धाणां क्रमादेकेकप्राथम्येन निर्देशमतु-भवितुं प्रवृत्ता क्रमोत्कमाभ्यां सर्वत्रैकमेवार्थं प्रतिपादयतीति दृश्यते । किमत्र तात्पर्यमिति प्रश्ने—य इमे देवमुख्यास्तेषामायतनेषु त एव विभक्तविभागेनावस्थिताः फलदायकाः स्युः, तत्रापि यस्यायतनं तस्य प्राङ्निर्देशार्थमयमुद्यम इत्येवास्माकं प्रतिवचनविभवः ।

श्रीकण्ठेत्यादिश्लोकस्य तु दुष्करः पाठोद्धारः। प्रथमे पादे एवं ह्यर्थः स्वितः स्यात्— 'श्रीकण्ठस्येममुखाम्बिकाजाः' इति । चतुर्थपादन्तु दुरूहमेव ।

४०-४१ । दण्ड्यादयोऽष्टी द्वारदेवताः पूर्वादिद्वारक्रमेण द्विशः संस्थाप्याः । एवझ 'दिशाझैव प्रदक्षिणे' इत्यत्र 'द्विशश्चैव प्रदक्षिणात्' इति पाटः छक्त्यः । तथा चैते प्रादक्षिण्येन द्वौ द्वौ क्रत्वा प्रतर्जन्यध्विकरणं ताम्रचूढं दण्डायुधम् ।
दण्डो वामविभागे तु पिङ्गलः स्यादतः श्रुणु ॥ ४२ ॥
(किरणस्थाने ? किरणे तु) यदा शक्तिः किरणं ताम्रचूढके ।
तर्जनीदण्डपूर्वश्च पिङ्गलः पूर्वदित्तणे ॥ ४३ ॥
तर्जनी द्रौ वक्तानां (?) दण्डेनानन्दकः स्मृतः ।
तर्जनीदण्डापसव्यं सव्यवेदान्तकाशुभाः ॥ ४४ ॥
तर्जनीदण्डापसव्यं स भवेतद्विचित्रकः ॥ ४५ ॥
तर्जनीदण्डापसव्यं स भवेतद्विचित्रकः ॥ ४५ ॥
तर्जनीदण्डापसव्यं कर्त्तव्यः स सुलोचनः ॥ ४६ ॥
तर्जनीदण्डापसव्यं कर्त्तव्यः स सुलोचनः ॥ ४६ ॥

[क्द्रः] चन्द्रश्चित्ते विधातव्यः श्वेतः श्वेताम्बरावृतः । दशश्वेताश्वसंयुक्त आरूढः स्यन्दने शुभः ॥ ४७॥ द्विभुजो दक्तिणे पाणौ गदां विश्वद् यथादरम् । वामस्तु वरदो हस्त इति चन्द्रो निरूप्यते ॥ ४८॥

[ भौमः ] धरापुत्रस्य वच्यामि लच्चणं चित्रकर्मणि । चतुर्भुजो मेषगमश्चाङ्गारसदृशद्युतिः ॥ ४६ ॥

चतुर्द्वारेषु संस्थाप्या इत्यर्थः । 'चतुर्द्वारेषु संस्थाप्या दिशश्चेते प्रदक्षिणम्' इति रूपमण्डने (अ० २, इलो० ३० ) पाठः ।

४२-४६। पञ्चरलोक्या तेषां दण्ड्यादीनामायुधानि पूर्वोद्दिष्टायाः प्रादक्षिण्येन स्थितेः प्रकारञ्चाऽऽह —प्रतर्जन्युद्धं किरणमिति । पाठवैकल्यादकल्येनाप्यस्य यथायथमर्थाविष्कारे नेदं दुष्पिष्कार्यं यत् प्रतर्जन्यादीनि अवयवस्वरूपेण वा आयुधस्वरूपेण वा दण्ड्यादीन् प्रतीहारान् विशिषन्तीति । तत्र पूर्वद्वारे दण्डिनो दक्षिणे पिङ्गलकः, दक्षिणद्वारे आनन्दस्य दक्षिणे चण्डकः, पश्चिमद्वारे चित्रस्य दक्षिणे विचित्रः, उत्तरे किरणाक्षस्य दक्षिणे छलोचन इति पूर्वोक्तप्रदक्षिण-पदार्थः । स्थामण्डनीयपाउस्त्वेतस्माद्विशिष्यते (स्प० २ अ० २६-३० इलो०)। ४९-५०। अङ्गारसहरायुतिरिति ज्वलदङ्गारगौरवपुरित्यर्थः, तन्त्रान्तरेऽस्य लोहितवर्णत्व-

दित्तणं बुध्नगं हस्तं वरदं परिकल्पयेत्। ऊर्द्वं शक्तिसमायुक्तं वामौ शूलगदाधरौ॥ ५०॥

[बुधः]

सिंहारूढं बुधं वच्ये कर्णिकारसमप्रभम् । पीतमाल्याम्बरधरं स्वर्णभूषाविभूषितम् ॥ ५१ ॥ वरदं खड्गसंयुक्तं खेटकेन समन्वितम् । गदया च समायुक्तं विश्राणं दोश्चतुष्टयम् ॥ ५२ ॥

[ बृहस्पति-शुक्रौ ]

पीतो देवगुरुर्लेख्यः ग्रुश्रश्च भृगुनन्दनः।
चतुर्भिर्बाहुभिर्युक्तश्चित्रकर्मिविशारदैः॥ ५३॥
वरदौ साच्चसूत्रौ च कमण्डलुधरौ तथा।
दण्डिनौ च तथा बाहू बिश्राणौ परिकल्पयेत्॥ ५४॥

[शनिः]

शौरितिलसम्यमासं (शौरिं तिलसमाभासं ?) यधारूढं चतुभुजम्। वरदं बाणसंयुक्तं चापशूलधरं लिखेत्॥ ५५॥

स्थोक्तत्वात् । बुझगिमति, बुझो वृक्षमूलम् । हस्तमिति अधोहस्तम् । यद्वा बुझपरेमात्र रूक्षणयाऽधोदेशो ग्राह्मः, दक्षिणाधोहस्तं वरतं परिकल्पयेदित्यर्थः । 'पुस्तकं हस्तम्' इति शिल्परत्ने, 'बुद्धकं' इति 'तद्धरं' इति तत्पाद्टिप्पण्यां पाठान्तराणि दृश्यन्ते । (शिल्प० उ० २५।१४५ श्लो०)। अयं शक्तिवराभयगदाधारीति शब्दकल्पद्वमध्तग्रहयागतत्त्वलवुजातकादयः ।

५३-५४ । तुल्यबाहुत्वातुल्यप्रहरणत्वाच बृहस्पितशुक्रौ तन्त्रेणाऽऽह—पीत इत्यादि । वरदावित्यादि द्विवचनन्त्भयापेक्षया, एवं 'बाहू' इत्यत्रापि । परमार्थतस्त्वनयोः प्रत्येकं चत्वारो बाह्वश्रत्वारि चाऽऽधुधानीति ज्ञातव्यम् । एवञ्च बरोऽक्षसूत्रं कमण्डलुर्दण्डश्रेति बृहस्पतेस्तान्येव च दैत्यगुरोरच्यायुधानीति ।

[ राहुः ]

सिंहासनगतं राहुं करालवदनं लिखेत्। वरदं खड्गसंयुक्तं खेटशूलधरं लिखेत्॥ ५६॥

[केतवः]

धूम्रा द्विबाहवः सर्वे वरदाश्च गदाधराः। ग्रध्रपृष्टसमारूढा लेखनीयास्तु केतवः॥ ५७॥

[ ग्रहमूत्तौ साधारणविधिः ]

(गृ? म्र)हाः किरोटिनः कुर्यान् (कार्या?) नवतालप्रमाणकाः । रत्नकुण्डलकेयूरहाराभरणभूषिताः ॥ ५८ ॥

इति नवग्रहाः।

[इन्द्रः]

वरदं वज्राङ्कुशञ्च कमण्डलुविधृत्करम् । गजारूढं सहस्राच्चिमन्द्रं पूर्वदिशि स्थितम् ॥ ५६॥

[अग्निः]

वरदं शक्तिहस्तश्च मृणालश्च कमण्डलुम्। ज्वालापुञ्जनिभं रूपं (देवं १) मेषारूढं हुताशनम्॥ ६०॥

५८। अत्र 'गृधाः' इति शिल्परत्ने (शिल्प॰ उ॰ २५।१५७ स्त्रो॰) पाटः। यद्यव्यत्र
-एकाक्षरिविपरिणामलभ्या पाठशुद्धिः 'गृधा' 'ग्रहा'श्चेत्युभयमेव युगगद बुढावाविभावयति, तथाऽपि
प्रकरणाद 'ग्रहा' इत्येव पाटः समीचीनतयाऽस्माभिर्निर्धारितः। किञ्च यद्यत्र 'गृधा' इति पाटः
स्यात्तद्दा 'नवतालप्रमाणकाः' इत्यनुपपन्न भवेत्, 'द्वाभ्यां प्रोक्ता विहङ्गमाः' (२अ० ४ स्त्रो॰)
इत्यनेन विहङ्गविशेषस्य गृधस्य द्वितालकत्वस्यैव युक्तत्वात्।

५९। वज्राङ्कुशिमत्यस्त्यर्थेऽत्। एवमभूतम् इन्द्रं चित्रविशारदाश्चित्रे कुर्युरित्यध्याद्दारेण द्वितीयान्तपदानामन्वयः। प्रथमार्थे द्वितीया वा, छेखकप्रमादाद बिन्द्रोरेकस्त्रुटितो वेति ज्ञातन्यम्।

६०। वरदमित्यादि। सृगालञ्च कमण्डलुमिति द्धानमिति शेवः, चित्रे कुर्युरित्येव। एवसुत्तरत्रापि यथासम्भवं द्धानम्, द्धानो वा, कुर्युः क्रियेत वेत्याद्यध्याहारेण वाक्यानामन्वयोप-पत्तिर्दृष्टन्या।

> वरदः शक्तिहरूतश्र समृणालकमण्डलुः। ज्वालापुञ्जनिमो देवो मेषाल्ढो हुताशनः॥ इति रूपमण्डने (२अ० ३१%हो०)।

[यमः]

लेखनीं पुस्तकं हस्ते कुकुटं दण्डमेव च। महामहिषमारूढः कृष्णाङ्गश्च यमो भवेत् ॥ ६१॥

[ निऋंतिः ]

खड्गखेटकहस्तञ्च कतिका(कर्त्तृका ?)वैरिमस्तकम् । दंष्ट्राकरालास्यं कुर्याच् श्वानरूपञ्च (श्वानारूढञ्च?) नैक तम्॥६२॥

[ वरुणः ]

वरदं पाशपद्मञ्ज कमण्डलुन्तथा करे।
मकरा(नका?)रूढञ्ज कर्त्तव्यं वरुणं पश्चिमादिशि॥ ६३॥

वरं ध्वजपताकश्च कमण्डलुन्तथा करे। मृगारूढं प्रकर्त्तव्यं वायुदेवं (तलो ? मरुद्)दिशि॥ ६४॥

[कुवेरः]

गदा-निधि-बीजपूरं कमण्डलुं करे तथा। गजारूढं प्रकर्त्तव्यं सौम्यायां धनदं दिशि॥ ६५॥

६२ । श्वानारूढमिति श्वारूढमित्यर्थः, अदन्तः श्वानशब्दोऽपि कुक्कुरार्थकः । अयं खरारूढ इति कालिकापुराणम् (अ० ७९, ६१ श्लो०) । 'दंष्ट्राकरालवदनः श्वानारूढश्च राक्षसः' (रूप० २ अ०) इति रूपमण्डने पाठः । 'शवारूढम्' इति काश्यपशिल्पे (४८।४७) पाठः । एवश्च यद्यपि यथाकामं 'खरारूढ' 'शवारूढ'योरन्यतमः पाठः शुद्धत्वेनोपादातुं शक्यते तथाऽपि साम्य-बाहुल्याद रूपमण्डनपाठसाम्याच बन्धनीमध्यस्थपाठ एव शुद्धत्वेन निर्णीतः ।

६३। 'नक्रारूढः स कर्त्तन्यो वरुणः पश्चिमाश्चितः' (रूप० २ अ०) इति रूपमण्डने पाठः । यद्यपि यादस्त्वाविशेषेण मकरो नक्रश्चेत्युभावेव वरुणस्य वाहनीभावे स्वरूपयोगयौ तथाऽपि छन्दोऽनुकूलत्वेनान्यत्रोपलब्धेश्च नक्ष इत्येव पाठः शुद्धत्वेन कल्पितः । वरुणो इंसारूढ इति जलाशयतत्त्वधतहयशीर्षपञ्चरात्रम् ।

६४ । यद्यपि 'तलो' इत्यत्र 'मरुदु' इति पाठकल्पनम् एकान्ततः कल्पनैव, तथाऽप्यर्थ-वैधुर्यादनन्यगत्या तथा पाठः कल्पितः । निपुणैः शब्दसाम्यमनुबध्य पाठान्तरमनुसन्धातव्यम् ।

[ईशानः]

वरश्चेव त्रिशूलञ्च नागेन्द्रं बीजपूरकम् । वृषारूढं प्रकर्त्तव्यमीशानं (मिल ? मन्त्रि)कोणके ॥ ६६ ॥ इति दश दिक्पालाः ।

यस्माद् ब्रह्मा वेदविद्याः समस्ता आदित्याद्याः खेचरा धिष्ट्यचक्रम् । दिक्पालाद्यं व्यक्तरूपञ्च जातं (वन्द्येशन्द्यो) विष्णुर्विश्वसृक् पाल(कस्यः १ कोऽसौ) ॥६७॥

इति चेता(ध्वः तम्) जसूत्रभृनमण्डनविरचिते वास्तुशास्त्रे देवतामूर्तिप्रकरणे रूपावतारे ब्रह्म-सूर्य-नवप्रह-दशदिक्पालाधिकार-

श्चतुर्थोऽध्यायः ॥ ४ ॥

६६। मन्त्रिकोणके इति देवमन्त्रिणो बृहस्पतेः कोणे ईशानदिशीत्यर्थः।

६७। यस्माद ब्रह्मादिव्यक्तरूपान्तं जगजातम् असौ विश्वस्क् पालकश्च विष्णुर्वन्यः इत्यन्वयः। लेचरा ग्रहाः, विष्ठ्यवकं नक्षत्रमण्डलम्, व्यक्तरूपं भूतलम्।

### पञ्चमोऽध्यायः

[ वर्णविशेषेषु मूर्त्तिभेदेन विष्णोः शुभदायकत्वम् ]

नारायणः केशवश्च माधवो मधुसूदनः ।
स्थापिता मूर्त्तयो (द्येते ? द्येता ?) विप्राणां सुखदाः सदा ॥१॥
मधुसूदनविष्णुञ्च (खाड ? खड्ग)शूळधरं ळिखेत् ।
चात्रियाणां फळप्रदो वेश्यानामर्चने शुभौ ॥ २ ॥
पूजिता (श्री?श्रे)धरी मूर्त्तिः शूद्राणाञ्च सुखप्रदा ।
चर्मकृद्रजकानाञ्च नटस्य वरटस्य च ॥ ३ ॥
मेदभिष्ठिकरातानां हृषीकेशः सुखावहः ।
कुम्भकारबणिग्वेश्यचाकिकाणां ध्वजस्य च ॥ ४ ॥
सर्वासां प्रकृतीनाञ्च पद्मनाभः सुखप्रदः ।
दामोदरः सौख्यकरो ब्रह्मचार्येकद्णिडनोः ॥ ५ ॥
हिरं हिरण्यगर्भञ्च नारिसंहमतः परम् ।
वामनञ्च वराहञ्च सर्ववर्णेषु सौख्यदम् ॥ ६ ॥

२ । एतेन मधुसूदनो विष्णुश्चाविशेषेण क्षत्रियाणां वैश्यानाञ्च शुभदावित्यायाति । रूपमण्डने पुनरन्यथैव दृश्यते । तथाच—

> मधुसूदनविष्णु च क्षत्रियाणां फलप्रदौ । त्रिविकमो वामनश्च वैश्याना(मर्चयेच्छुभा ? मर्चने ग्रुभौ) ॥ ( अ० ३ )

इति । एष एव च पाठो युक्त इति प्रतिभाति ।

३ । शुद्राणाञ्चेति चकारादु ब्रह्मक्षत्रविशामपि छखप्रदेत्यनुमीयते । रूपमण्डने पुनः 'शुद्राणां सौल्यदायिनी'ति पाटः ।

४। मेदो म्लेच्छजातिविशेषः, ध्वजः शौण्डिकः। अत्र द्वितीयार्धे 'कुम्भकारबणिक्-वैश्यचाक्रिकध्वजिनामपि' इति छल्लबोध्यः पाठो रूपमण्डने। एवञ्जैतन्मते वैश्यानां मधुसूदन-विष्णुहृषीकेशाः, रूपमण्डनमते त्रिविक्रमवामनहृषीकेशाः छल्लावहः। इति स्थितम् । [ अवस्थाभेदेन मूर्तीनां प्राह्मायाद्यसम् ] त्राङ्गप्रत्यङ्गभग्ना या मूर्तिः स्थाप्या विसर्जयेत् ।

नखाभरणमालास्त्रैभीयां तां न विसर्जयेत्॥ ७॥

[ विष्णोश्रतुर्विशतिमूर्त्तयः ]

केशवः (पद्मशङ्ख्य १प-च-शं-गश्च)मधुस्दन-(च १)शं-प-(गाः १गः)
सङ्क्षणो ग-शं-पा-चै (११) दामोदरः प-शं-ग-च (११)॥ ८॥
वासुदेवो ग-शं-च-पै (११) प्रद्युम्नश्चक-शं-ग-पः।
विष्णुर्गदा-प-शं-चकी माधवो ग-च-शङ्ख-पैः॥ ६॥
अनुरुद्धश्च-गं-शं-पः पुरुषोत्तमश्च-पा-श-गैः।
अधोत्तजः प-गा-शं-चो जनार्दनः प-चं-श-गः॥ १०॥
गोविन्दश्चक-गा-पा-(शं १ शः) त्रिविकमः प-गं-च-श(ः१)।
श्रीधरः पद्म-चं-गा-(शं १ शः) हृषोकेशो ग-चं-प-शैः॥ ११॥
नृसिंहश्च-प-गं-श(ञ्च १ १च) अच्युतो ग-प-चक-(शम् १शः)।
वामनः शं-च-गं-पद्मैर्नारायणः श-पं-ग-(च ः १)॥ १२॥
पद्मनाभः श-प-चं-ग उपेन्द्रः शं-ग-दा-च-पैः।
हरिः शं-च-ग-पः पृत्यः कृष्णः शं-ग-प-चकभृत्॥ १३॥
हित वनुविंशितमूर्त्तयः।

७। या स्थाप्या मूर्त्तिरङ्गप्रत्यङ्गभग्ना तामिति योजना। विशेषः प्रथमे (पृ० २२) द्रष्टच्यः। ८—१३। आत्रयोदशक्षोकमनया षट्क्षोक्या विष्णोश्रत्विश्वर्ति मूर्त्तीः सह नाम्ना सह वाऽऽयुधेनाभिद्धानः संक्षेपबुद्धया आयुधानां पूर्णं नामानुपादाय प्रतीकरूपेणाद्याक्षरमाप्रेण तान्या-युधानि प्रतिपादयतीति रहस्यमत्र विभावनीयम्। अत्र कृतश्चिद्धषु पाठेषु प्रथमान्तानामायुध-पदानामायुधिसामानाधिकरण्यम् अस्त्यर्थेऽत्प्रत्ययात्। इतरेषु च विशेषणत्वात्तृतीयेति द्रष्टच्यम्। भश्चस्दनं इत्यत्रात्प्रत्ययान्तेन सह कर्मधारयः। तत्र तत्र विन्दव आकाराश्च छन्दःपालन-धत्वता अपि बहुत्राकारणकृतप्रमाण इति विषीदामः। तत्र नास्यव प्रन्थकर्तुर्यन्थान्तरे रूपमण्डने आसामेष चतुर्विशतिमूर्त्तीनामुळेखोऽविकलेनाऽऽयुधनाम्ना वत्तते। तद्दिनाञ्चतानि पद्यानि स्वोधानि स्युरिति रूपमण्डनीयपद्यान्यत्रोद्धियन्ते। तथा च रूपमण्डने तृतीयाध्याये—

वास्देवो गदाशङ्कवकपद्मधरो मतः। केशवः कमलं कम्बु धत्ते चक्र(ं ?)गदामपि॥ ७॥ मारायणः कम्ब्रपद्मगदाचक्रधरो भवेत्। भाधवस्तु गदां चक्रं शहुः वहति पङ्कजम् ॥ ८॥ पुरुषोत्तमस्तु चक्रं पद्मं दाङ्कं गदां दधत्। अधोक्षजः सरोरुहं गदां शहुः छदर्शनम् ॥ ९ ॥ सङ्क्षणो गदा-कम्बु-सरसीरुइ-चक्रभृत्। गोविन्दो धरते चक्रं गदां पद्मञ्ज कम्बुना ॥ १० ॥ विष्णुः कौमोदकीं पद्म पाञ्चजन्यं छदर्शनम् । मधुसूदनस्तु चक्रं शहुः सरसिजः गदाम् ॥ ११ ॥ अच्युतस्तु गदापद्मचक्रशङ्खैः समन्वितः। उपेन्द्रो वहते शहुः गदां चर्क कुशेशयम् ॥ १२ ॥ प्रशुम्नश्च शहुचकगदाम्भोजानि पाणिभिः। त्रिविक्रमस्त्रिषु गदाचक्रशङ्खान् बिभक्ति यः ॥ १३ ॥ भरसिहस्तु चकाञ्जगदाकम्बुविराजितः। जनार्दनोऽम्बुजं चक्रं कम्बुं कौमोदर्की दधौ ॥ १४ ॥ बामनस्तु शङ्कवकगदापद्मछसत्करः। श्रीधरो वारिजं चक्रं गदाशङ्खं द्धाति च ॥ १५ ॥ अनिरुद्धो उसचकगदाशङ्कारविन्दवान् । हषीकेशो गदां चक्र पद्मशङ्को च धारयन् ॥ १६ ॥ पद्मनाभः पाञ्चजन्यं पद्मं चक्रं गदामपि। दामोदरीअबुज' शहु' गदां धत्ते छदर्शनम् ॥ १७ ॥ हरिर्धारयते कम्बं चक्रं पद्म तथा गदाम्। क्रुष्णः करेः पाञ्चजन्यं गदां पद्मं छदर्शनम् ॥ १८ ॥ एताः समूर्त्तयो ज्ञेया दक्षिणाधःकर-क्रमात् । इति ।

इदमन्नावधेयम् रूपमण्डने अन्येषामिव केशवमधुसूदनयोरिप चत्वारि चत्वार्यायुधानि निर्दिष्टानि, अन्न तु केशवस्य पद्मशङ्काविति हो, मधुसूदनस्य पुनः शङ्कपद्मगदा इति त्रीण्यायुधानि दश्यन्ते । तत्र च सम्भवन्त्यामि केशवस्य हैवाहव्यामाकृतौ, मधुसूदनस्य न्नैवाहवं रूपन्त्य-नाकर्णितचरमिति छन्दोदोषमविगण्य्येव बन्धन्यन्तश्रकारः प्रक्षितोऽस्माभिरिति ज्ञेयम् ।

रूपमण्डने त्रैविकमं रूपं त्रैबाहवं दृश्यते, इह पुनश्चातुर्बाहवमिति। कतरत् पुनरनयो-युंकतरमिति नावधारयामः। न झस्ति निममो यत् त्रयोऽस्य पादा इति बाहुभिरपि त्रिभिरेष ( प्रोक्तानामायुधानां न्यासक्रमः ]

# त्रधरं दक्तिणे हस्तमारभ्य सृष्टि(माग्रतः ? मार्गतः)। चतुर्विशतिमूर्त्तीनां सर्व(लेना ? लेवा)युधक्रमः॥ १४॥

[ अथ शालग्रामशिलापरीक्षा ]

[ आकृतितो ग्राह्मशिलालक्षणम् ]

# नागभोगसमा युक्ता शिला सूच्मा च या भवेत्। पूजनीया प्रयत्नेन स्थिरा स्निग्धा च वर्त्तुला॥ १५॥

भाव्यमिति, न चापि चतुर्भिस्ताहशमूर्त्यन्तरादर्शनात्। हश्यते हि प्रायेणास्त्रौकिकमूर्त्तौ प्रतिपादं ह्रौ ह्रौ बाहू इति, यथा शिवविष्णुचतुराननादीनाम्। त्रिपादत्वे च—

'ज्वरस्त्रिपादस्त्रिशिराः षड्भुजो नवलोचनः।' इत्यादिस्मृतौ ज्वरास्तरादीनां षट्चरणत्वम् । यद्यपि पुराणादौ श्रूयन्ते रावणादीनामितपादा बाहवः परं न श्रूयन्तेऽतिबाहवश्चरणाः। समबाहुत्वं द्विपदादौ दृष्टमपि न त्रिपादादौ युक्तमिति विभावयामः। अस्त्रन्यासक्रमविधायकश्चोकदर्शनादिष चतुर्बाहुत्वमेवैषां प्रतीयते इति दिक् ।

१४। प्रोक्तानामायुधानां विन्यासक्रममाह—अधरमित्यादि। चतुर्वाहुमूर्त्तीनां दक्षिणाधो-हस्तमारभ्य सृष्टिमार्गतः स्वभावक्रमेणाऽऽयुधक्रमो ज्ञातन्य इत्यर्थः। स्वभावक्रमश्च आदौ दक्षिणाधोहस्तस्ततो दक्षिणोध्वंहस्तत्ततो वामाधोहस्तोऽन्तततश्च वामोध्वंहस्त इति। तथा च 'केशवः पचशंगश्चे'ति केशवस्य दक्षिणाधोहस्ते पद्मम्, दक्षिणोध्वे वक्रम्, वामाधः शहूः, वामोध्वे गदेति ज्ञेयम्, एवं सर्वत्र।

१९ । आ पञ्चदशस्त्रोकात् त्रिषष्टस्त्रोकं यावदष्टाचत्वारिशता स्त्रोकेः शालप्रामशिलाया लक्षणं दोषगुणौ प्राह्मायाद्यते परस्परभेदाश्च निरूपितानि । शास्त्रान्तरप्रसिद्धान्यमृनि वस्त्नि कचिदवि-कलपयोद्धारेण कचिद्धरमात्रपरिवर्त्तनेन, कचित् पदपरिवर्त्तनेन, कचिद् भाषापरिवर्त्तनतोऽर्धमात्रा-दानेन वायं प्रन्थकारो यथायथमाजहार । एते च विषयाः प्रयोगपारिजातमत्स्यस्कादौ स्कन्दामि-ब्रह्म-ब्रह्मवैवर्त्त-वाराहादिमहापुराणेषु चोपलभ्यन्त इति वीरमित्रोदयप्राणतोषणीशिलाचकार्थ-बोधिन्यादिसंग्रहग्रन्थादिभ्यो ज्ञायते । जिज्ञाद्यभिस्तत्र तत्राऽऽकरे संग्रहे वा द्रष्टव्यम् । न युक्तं पुनरर्थ-शास्त्रं व्याचिल्याद्यभिधंर्मशास्त्रविषयमवलम्ब्य विशेषणाऽऽलोचियतुम् इति ततो विरमामः ।

नागभोगसमेति फणिफणाकृतिविशिष्टा, युक्ता छवटिता । न पुनर्नागभोगसमायुक्तेत्यैक-पद्यम् । 'नागभोगसमाकारे'ति रूपमण्डने, 'छत्राकारे'त्यन्यत्र च पाठः । स्थिरेति, आसने यथा स्थिरतया वर्तेत तथाऽधश्चिपिटेत्यर्थः । तथाऽपि वर्त्तुला ऊर्ध्वभागे गोलाकृतिः । [ प्रमाणतो ग्राह्मशिलालक्षणम् ]

तत्राप्यामलकीमाना सूहमा चातीव या भवेत्। तस्यामेव सदा कृष्णः श्रिया सह वसत्यसौ ॥ १६ ॥ यथा यथा शिला सूहमा तथा तथा महत् फलम्। तस्मात्तां पूजयेक्नित्यं धर्मकामार्थमुक्तये ॥ १७ ॥

[त्याज्यशिलालक्षणम् ]

किपला कर्चुरा भग्ना हत्ता निद्राकुला च या।
(रेषाकुषा? रेखाकुला)ऽस्थिरा स्थूला बहुचकैकचकका॥ १८॥
बहुन्मुखी बहुचका बद्धचका च (पायुनः ? या पुनः)।
बद्धचकाऽथ(नामा? वा या) स्थाद् भिन्नचका त्वधोमुखी॥१६॥
दग्धा (सुरत?सुरक्ता) चापूज्या निषण्णा (पाति?पंक्ति) चिक्रका।
पूज्येद् यः प्रमादेन दुःखमेव लभेत् सदा॥ २०॥

[ तत्र प्रतिप्रसवः ]

खिण्डता स्फुटिता भिन्ना पार्श्वभिन्ना विभेदिका। शा(लि?ल)ग्रामसमुद्भूता शिला दोषवहा न हि॥ २१॥

१८। श्लोकत्रयं प्राणतोषणीधतस्कन्दपुराणे किञ्जिद्विकलमुपलभ्यते । तत्र यथा पाठान्तरं तथा श्लोकमध्ये बन्धनीचिह्नान्तर्यथासम्भवं सन्निवेशितम् ।

रुश्नेति—'अचिराच्छुष्कतां याति यस्यां लिसन्तु चन्दनम् । सा रुश्नेति' शिलाचकार्थबोधिनी-ध्वप्रयोगपारिजातोक्तलक्षणेत्यर्थः । अस्थिरेति आसने स्थिरतयाऽवर्त्तमाना । बहुचक्रेति प्रमाणाधिकचक्रशालिनी, यस्याः शिलाया याचन्ति चक्राणि प्रमाणतः प्राप्तानि ततोऽधिकचक्रेति यावत् । एकचक्रकेति एकं चक्रकं यस्याः सा, यस्या एकमपि चक्रं क्षुद्रं ताहशीत्यर्थः । अन्य-श्रैकचकाया प्राद्यत्वश्रवणात् ।

१९। बद्धचक्रेत्यत्र लग्नचक्रेति पाउः पुराणे। तत्रापि नास्त्यर्थान्तरम्। बृहचक्रेति चक्रान्तर्गतचक्रा,

'चक्रेणाऽऽवृतचका च बृहचका प्रकीर्तिता'

इति शिलाचकार्थवोधिनीधतप्रयोगपारिजातस्मरणात्।

२१। अत्र प्राणतोषण्यां स्फुटितादिवजीनीयशिलालक्षणमभिधाय-

[ वर्णभेदात् फलभेदनिरूपणम् ]

स्निम्धा सिद्धिकरी मुद्रा कृष्णा कीर्त्तिप्रदायिका। पाण्डुरा पायदहनी पीता पुत्रप्रदायिनी। नीला दिशति लच्मीश्च रक्ता भोगप्रदायिनी॥ २२॥

[ वर्णभेदात् संज्ञाभेदः ]

किषलं नारसिंहन्तु वामनं (चात १ पीत) सिन्नभम्। वासुदेवं सितं ज्ञेयं रक्तं सङ्क्षणं स्मृतम् ॥ २३ ॥ दामोदरञ्च नीलाभमनिरुद्धं तथेव च। श्यामं नारायणं (चेतं १ ज्ञेयं) वैष्णवं कृष्ण (कर्ष १ वर्ण)कम्। बहुवर्णमनन्ताख्यं (श्री१श्रे)धरं पीतमुच्यते ॥ २४ ॥

वृत्रसूत्रेऽष्टमो भाग उत्तमं चक्रलचणम्। मध्यमञ्ज चतुर्भागः कनीयस्तु विभागि(कः?कम्)॥ २५॥

''यत्तु ब्रह्मपुराणे—खण्डितं स्फुटितं भग्नं पार्श्विभिन्नं विभेदितम् । शालग्रामशिलाभृतं किञ्चिद्दोषावद्दं न द्वि ॥ इति वचनं तत्स्वीयेष्टचक्रस्तुतिपरम् । अत एव स्कन्दपुराणे— खण्डितं स्फुटितं भग्नं शालग्रामे न दोषदम् । इष्टा यस्य तु या मूर्त्तः स तां यत्नेन पुजयेत् । संपूज्य फलमाप्नोति इद्द लोके परत्र च ॥ इति रुद्रवाक्यम् ।

इत्युक्तम्।

२२। श्वेताश्यामयोर्विशेषफलमाह शिलाचकार्थबोधिनीधतप्रयोगपारिजाते—
'पुष्टिवृद्धिप्रदा श्यामा श्वेता सास्विकदायिनी।' इति

२३। इदानी वर्णक्रमेण केषाञ्चन चक्राणां लक्षणानि निर्दिशति—कपिलमित्यादि। नारसिंहादिपदे तस्येदमित्यण्। नरसिंहचक्रमित्यर्थः। एवं वामनादिषु।

२५ । इदानीं चक्रप्रमाणमाहैकेन — वृत्तस्त्र इति । 'वृत्तस्त्राष्टमो भागः' इत्यतिरोहितार्थः पाठः । यस्य चक्रस्य यदु वृत्तमानं तस्याष्टमांशमितं चक्रम् उत्तमम् , चतुरंशमितं मध्यमम् , व्यंशमितमधममित्यर्थः । एतेन यथासौक्ष्म्यमेव चक्राणां श्रेष्ठ्यमित्यायातम् । यथोक्तम् — 
'तत्राण्यामलकीमाना सूक्ष्मा चातीव या भवेत्' (९।१६ रहो०) इति ।

अथ चक्र[विशेष]लत्तणानि [ तत्र वाहदेवः ]

द्वारदेशे समे चक्रे दृश्यते नान्त (रायिके ? रीयके)। वासुदेवः स विज्ञेयः शुक्काभः स्यां(चा?)तितेजसा ॥ २६॥ [सङ्क्षणः]

(द्वौचकावेकलग्नौ?द्वे चक्रे एकलग्ने)तु पूर्वभागस्तु पुष्क(लः?लम्)। सङ्कर्षणाख्यो विज्ञेयो रक्ता(भि ? भ)श्चातितेजसा ॥ २७॥

[ प्रद्युन्नः ]

प्रद्युम्नः सूच्मचक्रस्तु पीतदीप्तिस्तथैव च । सुषिरं छिद्रबहुलं दीर्घीकारन्तु यद् भवेतु ॥ २८ ॥

[अनिरुद्धः]

अनिरुद्धस्तु नीलाभो वर्त्तुलश्चातिशोभनः। (रेप्यायां?रेखाणां) वितयं (द्वारं?द्वारे) पृष्ठं पद्मेन लाञ्चितम्॥

[ एतेषां पूजाधिकारिणः ]

ब्राह्मणैर्वासुदेवस्तु नृपैः सङ्कर्षणस्तथा ।

प्रयुम्नः पृज्यते वैश्यैरनिरुद्धस्तु शूद्रकैः॥ ३०॥

चत्वारो ब्राह्मणैः पूज्यास्त्रयो राजन्यजातिभिः।

वैश्येद्वविव संपृज्यों तथेकः शूद्रजातिभिः॥ ३१॥

२६ । चक्रभेदान विवश्चवांछरेवमाह—द्वारदेश इति । नान्तरीयके इति चक्रद्वयं परस्पर-ल्यामित्यर्थः । अतितेजसेति विशेषणे तृतीया, अतितेज उपलक्षित इत्यर्थः ।

२७। 'हे चक्रे अग्रलग्ने तु पूर्वभागे च पुष्करम् । सङ्कर्षणाख्यो विज्ञेयो रक्तामश्चातिशोभनः॥' इति प्राणतोषणी । पुष्कलमिति र-लयोरभेदात् पुष्करमिति ज्ञेयम्, पुष्करमाकाशं छिद्गमित्यर्थः ।

२९। एता द्विचका इति प्राणतोषणीतो ज्ञायते।

३०। एवं चत्वारि चक्राणि निरूप्य प्रसङ्गातेषां पूजाधिकारिण आह्-- ब्राह्मणरिति द्वाभ्याम्।

३१। अत्रत्योऽयं श्लोकः,

शालग्रामाः समाः पूज्या विषमा न कदाचन । समेषु न द्वयं पूज्यं विषमेष्वेक एव हि ॥ इति स्मृत्यन्तरधतवचनस्यापवादविधया हेमाद्रावुक्त इति वीरमित्रोदयाज् ज्ञायते । अत्र चायं वाछदेवादिपूजाप्रकारः—

[ त्रिचक्रलक्ष्मीनारायणः ]

लच्मीनारायणो देवस्त्रिभिश्चकैर्व्यवस्थितः। पूजनीयः प्रयत्नेन भुक्तिमुक्तिफलप्रदः॥ ३२॥

[ मधुसूदनः ]

नाभिपार्श्वे शङ्खपद्मं यस्य मुद्रा प्रदृश्यते।

मधुसूदन आख्यातः श्रृतहा परिकीर्त्तितः ॥ ३३॥

[दामोदरः]

स्थूलो दामोदरो ज्ञेयः सूच्मरन्ध्रो भवेतु सः।

चके तु मध्यरेखः स्यात् पृजितः सुखदः सदा ॥ ३४॥

[ द्विचक्रलक्ष्मीनृसिंहः ]

वामपार्श्वस्थिते चक्रे कृष्णवर्णे सबिन्दुके।

बच्मीनृसिंहो विख्यातो भुक्तिमुक्तिफलप्रदः॥ ३५॥

[ द्विचकपुरुषोत्तमः ]

सुवर्त्तुलं तथा पीतं पृष्ठे तु सुषिरं ध्रुवम्। विदिन्नु दिन्नु सर्वासु मुखं यस्यैव दृश्यते।

स देवदेवो विज्ञेयः पुराणः पुरुषोत्तमः॥ ३६॥ [ एकचक्रे वर्णकृतो विशेषः ]

शुक्को रक्तस्तथा कृष्णो द्विवर्णो बहुवर्णभाक्।

एक (वस्त्रैक ? चक्रस्य) पञ्चैताः संज्ञाः स्युः पञ्च यथाक्रमम्॥

बाह्यणैर्वास्तरेवः प्रयते इत्ययमेषामसाधारणोऽधिकारः वर्णगुरुत्वादितरवर्णसाधारणं चक्रप्जन-मप्यविरुद्धम् । एवं नृपैः सङ्कर्षणः प्रयते इति, अयमेषां क्षत्रियाणां बाह्यणसाधारणो वैश्यशुद्धापेक्षयाऽसाधारणोऽधिकारः । ततन्न तैः सङ्कर्षणप्रशुम्नानिरुद्धाः प्जनीयाः । प्रशुम्नः प्रयते वैदयौरित्येषां शुद्धमात्रापेक्षयाऽसाधारणो ब्राह्मणक्षत्रियसाधारणोऽधिकारः । एवज्र वैश्यैः प्रशुम्नानिरुद्धौ पूजनीयौ । अनिरुद्धस्तु शुद्धकैरित्ययमेषां सर्वसाधारणोऽधिकारः । तथान— शुद्धैरेक एवानिरुद्धः पूजनीय इति फलितोऽर्थः ।

परं न हि वर्णहीना वर्णोत्तमानां वृत्तिमाददीरन्निति न नृषैर्वाधदेवः पूज्यः, न तु वैश्यैर्वाधदेव-सङ्कर्षणौ, न च शूदेण वाधदेवसङ्गर्षणप्रद्युम्ना इति । तदेवाहोत्तरश्लोके—चत्वार इत्यादीति । ३७-३८ । एकचक्रे विशेषमाह—शुक्क इति । एकचक्रस्य शुक्कादयः पञ्च संज्ञाः [ वर्णक्रमेण तेषां नामानि ]

पुण्डरीकः प्रलम्बन्नो रामो वैकुण्ठ एव च। विष्वक्सेन इति ब्रह्मन् फलञ्जास्यार्चने शृणु।

[ यथाक्रममेतेषां फलम् ]

मोत्तं मृत्युं विवादश्च दारिद्रचमटनं तथा ॥ ३८॥

[द्विचक्रे चक्रनिबन्धनो विशेषः]

चके तु मध्यदेशे स्यात्(त्वा ? ता)माख्यामि रमे शृणु । परमेष्ठचजितकोधस्तथा नारायणोऽन्तकः ॥ ३६ ॥ अनन्तश्चे(दिति ? ति वि-)ज्ञेयो नानामूर्त्तस्तु यो भवेत् ।

[ यथाक्रममेतेषां फलम् ]

राज्यं मृत्युं धनश्चैव हानिश्च वाञ्चितार्थकम्॥ ४०॥

स्युरित्यन्वयः । अत्र 'संज्ञाः स्युश्चे'ति स्यात् । यथाक्रमम् इत्यस्य परत्रान्वयः । द्विवर्ण इति यत्किञ्चिद्ववर्णद्वयवानित्यर्थः, बहुवर्णभाग् इत्यत्र च द्वयधिक-यत्किञ्चिद्ववर्णवानिति । यथाक्रम-मित्यस्यार्थस्तु—ग्रुद्धः पुण्डरीकः, रक्तः प्रलम्बद्धाः, कृष्णो'रामः, द्विवर्णे चैकुण्ठः, बहुवर्णभागं विष्वक्सेन इति । एतेषामर्चनाफलमाइ—फल्ज्ञास्येति । यथाक्रमित्येव । तथाच पुण्डरीकाक्षाचने फलं मोक्षः । एवं प्रलम्बद्धाद्यरं मृत्व्याद्यः । 'अटनिम'त्यत्र 'अर्जनिम'ति पुराणे पाठः ।

३९-४०। द्विचके विशेषमाह—चक्रे त्विति। द्विचकाणां चक्रे यदि मध्यदेशे स्यातां तदा तेषां परमेष्ठ्यादिसंज्ञा भवति, फल्ज्ञ राज्यादिकमिति वर्त्तुलार्थः। नानामूर्त्तिरित्यनन्त इत्यस्य विशेषणम्। राज्यमित्यादिद्वितीयान्तपदानां ददातीत्यध्याद्वतिकययाऽन्वयो द्रष्टव्यः। अत्रेदं विवेक्तव्यम्—प्राणतोषणीधतपद्मपुराणे 'वर्णचकादिभेदेन तानि नामानि मे श्र्णु' इत्यपक्रम्य, 'शुक्को रक्तस्तथा पीत' इत्यादिसप्तित्रंशश्चलोकादारभ्य 'राज्यं पृत्युम्' इत्यादिचत्वारिश-इलोकान्तो भागः किचत् किञ्चिदंशस्य योगविष्रयोगाभ्यामविकलो वर्त्तते। परं तत्र वर्णतश्चकतश्च भिन्नतया द्विविधानामप्यमूषां शालप्रामशिलानां 'राज्यं पृत्युं विवाद्व्वे'त्याद्यक्षेमव कलं निर्णात-मुपल्मयते न तु प्रकृते इव वर्णतो भिन्नानां 'सोक्षं पृत्युं विवाद्व्वे'त्यादि विविक्तं फलम्। विशेषतः पुनस्तत्र 'राज्यं पृत्युम्' इत्यादिद्वितीयान्तपदानामन्वयसमाप्त्यर्थं 'ददाति पूजितो लोके वस्माद ज्ञात्वाऽर्चयेन्नरः' इत्यर्धमधिकं वर्त्तते। तदनयोर्वर्णभिन्नचक्रभिन्नयोः शालप्रामशिला-वर्णयार्युत्कललताऽयुतकलता वेति स्मार्चधुरीणा एव समाद्घत्विति।

#### [ वकान्तराणि ]

एक(पद्मान्तिका ? चक्रान्विता) या तु दिन्न(णार्त-? णावर्त्त ) संस्थिता।

चतुर्लाञ्झनसंयुक्ता भोगमोत्तप्रदा शुभा ॥ ४१ ॥ चक्रेण कम्बुना या च (पद्मनादि य त्राङ्किता ? पद्मेन गदयाऽङ्किता )।

तत्र श्रीः व्रत्यहं तिष्ठेत् (सप्त ? सर्व)सम्पदमादिशेत्। लाञ्छनेन विना (यस्य ? या स्यात् ) प्रशस्ता तु न सा स्मृता ॥ ४२ ॥

#### [ इरिः ]

चकं वा केवलं यत्र पद्मं वा(प्यर्थ यद १ प्यथ वा) गदा। लाङ्गलं वनमाला च हरिर्लच्च्या (स हि १ सह) स्थितः॥४३

#### [ एतत्पूजाफलम् ]

तस्मिन् गृहे न दारिद्रचं न शोको रोगजं भयम्। न चोराग्निभयं तस्य ग्रहै रोगैर्न वाध्यते। अन्ते मोक्तो भवेत्तस्य पूजनादेव नित्यशः॥ ४४॥

#### [ नृसिंहः ]

विकटास्या तु विकृता नृसिंहमुखलाञ्छना । पाशाङ्कुशगदाचका(प्ये १ ण्ये)षामङ्को न लाञ्छिता ॥ ४५ ॥ नारसिंही भवेन्मुद्रा भोगमोत्तप्रदायिका । दर्शनान्नश्यते पापं ब्रह्महत्यां व्यपोहति ॥ ४६ ॥

४१-४२ । या शिला एकचक्रान्विता, दक्षिणावर्त्तसंस्थिता चतुर्लाञ्छनसंयुक्ता द सा भोगमोक्षप्रदेत्यन्वयः । चतुर्लाञ्छनेत्यस्य विवरणं चक्रेणेत्यादि ।

[ कपिलनृसिंहः ]

नृतिंहं पीतवर्णाभ-महा(वक् १ चकं)मुखे गुरुम् । यतीनां (पूजनं देवं १ पूजनादेव) सत्यलोकप्रदायकम् ॥४७ [ हर्यानम् ]

द्वे चक्रे पृष्ठदिग्भागे श्यामश्च मध्वर्णकम्। सुदर्शनं शिला नाम पूजितं सुखकामदम्। सान्निध्यं मम मूर्त्या च पूजने च कलाधि(का १ कम्) ॥४८ [ इस्कीवः ]

अश्वाकृतिस्तथा मुद्रा सान्तमाला सपुस्तका।
पद्माङ्किता भवेन्मुद्रा हयग्रीवेति विश्रुता॥ ४६॥
जयदुस्वशुभासको ननः (१) पापात् प्रमुच्यते।
श्रन्तया च भवेत्तस्य लन्मीरैश्वर्यमुत्तमम्॥ ५०॥
[मवस्यः]

मत्स्याङ्किता (शुभे ? स्तु ये) चक्रा आयुर्दा(ः?) पृष्टिदा नृणाम् ।

सदा पूज्या ग्रहस्थेन सन्निधानेऽत्र केशवः ॥ ५१॥ [जनार्दनः]

एकमुखे चतुश्चकं चतुश्चको जनार्दनः। पूजनीयः सदा सौख्यमुक्तिदो नात्र संशयः॥ ५२॥

४७ । अयं कपिलवर्ण इति पद्मपुराणम् । तथाच— कपिलो नरसिंहस्तु प्रथुचको महामुखः । ब्रह्मचर्येण पूज्योऽसौ त्रिबिन्दुः पञ्चबिन्दुकः ॥ इति ।

४९-५०। अयमङ्कुशाकार इत्यिभिषादिषु। 'जयदुस्वश्वभासक्तो ननः' इत्यन्न 'चक्रञ्वजसमायुक्तो नरः' इति स्यात्। एवञ्च 'नरः पापात् प्रमुच्यते' इत्येतत्र्युक्तको नर इत्यर्थः। ५२। अत्र क्रमभङ्गः सम्भान्यते। इययीवात् परमेवास्य स्थानं निर्देष्टुं युज्यते। इत्यते हि मत्स्यादारभ्य क्रमेण दशावतारमुदा वर्ण्यन्ते, तत्र यद्यन्तरा जनार्द्नोपनिपातः स्यान्नूनं क्रमो

#### [कूर्मः]

कूर्माङ्कितास्तु ये चका महासन्तितदायकाः।
महार्थकारका दिव्या हरिस्तत व्यवस्थितः॥ ५३॥

वराहमूर्त्तिसंयुक्तं यदि चक्रं (च ध्यापनम् १ प्रपद्यते)। पूजनाह्यभते राज्यं पृथिव्यामेकराजकम्॥ ५४॥

[ नरसिंहः ]

नारिसंहा(ङ्गतं ? ङ्कितं) चकं दुर्रुभं भुवि मानवैः। शबूणां नाशनं तिद्ध क्वेशझं परिकोत्तितम्। स्तम्भनं (नर ? पर)सैन्यस्य महामृत्युहरं ग्रुभम्॥ ५५॥

[ वामनः ]

अङ्कितं वामनेन स्याचकं परमशोभनम्। नानावृद्धिकरञ्जैतदन्नायं चात्त्रयं भवेत्॥ ५६॥

[ जामद्धाः ]

चक्रमध्ये तु दृश्येत परशुं रामरूपकम् । तज्जामदग्नयं चकं यजतादेकराङ्मुखे(१) ॥ ५७ ॥

[ कौशल्यानन्दनः ]

चकेण दृश्यते ब्रह्मन् बाणकार्मुकभृत् प्रभुः । कौशल्यानन्दनो रामः (सीतायाः १तृतीयः) परिकीर्त्तितः ॥५८

भज्येतेव । अभिमतश्च क्रमो ग्रन्थकर्तुं रिति छक्ष्यते, कथमन्यथा पूर्व वृत्तिहृद्वयं निरूप्यापि पुनर्वराहानन्तरं वृत्तिहं निरूपयेत् ।

५४ । एकराजकमिति राज्यमित्यस्य विशेषणम्, एकच्छत्रं राज्यं साम्राज्यमित्यर्थः ।

५५। मारसिंहाङ्कितमिति नरसिंहाकृतिचिह्नेन चिह्नितमित्यर्थः।

५७। 'तजामदग्न्यं चक्रं स्याद यजमानोऽपराङ्मुखः' इति स्यात्। तादृशं चक्रमर्चयन् जनः क्रचिद्वि विषयेऽकृतकृत्यो न भवतीति तदर्थः।

५८। कौशस्यानन्द्रमरामलक्षणमाह—चक्रेणेति। एतलक्षणं शिलाचक्रवोधिनी-धतवाराहे— [बुद्धः]

तेन युक्तास्तु दृश्यन्ते पाषाणधृतरूपिणः। बु(धा ? द्धा)ङ्कितं भवेचकं महाद्रव्यप्रदश्च यत्॥ ५६॥ [कल्की]

(खड्गा ? खड्ग्या)सनसमारूढः खड्गधातुस्वरूपवान् । उभौ चक्रौ तु तत्रस्थौ स भवेत् पुरुषोत्तमः॥ ६०॥

> चकोध्वं दृश्यते यस्य तूणं शार्क्ष धनुः शरैः (?)। कौशल्यानन्दनो रामस्तृतीयः परिकीर्त्तितः॥ इति

तृतीय इति पूर्व 'रामो रामश्र रामश्रे'त्युपक्रमादयं लक्षणक्रमेण तृतीय इत्यर्थः । अयं द्विचकः । अनेनांशतोऽपीदं लक्षणं न संवदतीति प्रत्यक्षमेव सर्वेषाम् । यज्ञ—

> द्वारद्वये चतुश्रको वामतश्रेकचकवान् । बाणतूणीरचापाढ्यः सीतारामः समन्वितः ॥

इति शिलावकार्यवोधिनीधतबद्याण्डपुराणे पञ्चवकवर्गे सीतारामलक्षणं ततोऽपीदं दूरवर्त्तात्य-प्यतिरोहितम् । यञ्चापि तत्र तत्र पुराणे राम-रामवन्द्रादिलक्षणमुपलक्ष्यते तस्मादपीदं भिग्नत इति नवीनमिदं लक्षणं कस्यापि । वयन्तु कौशल्यानन्दनपदमुपजीव्य 'सीताया' इत्यन्न 'तृतीयः' इति विपरिवर्त्यं नामकल्पमं कृतम् । इदमत्र ज्ञातव्यम्—शिलाचकार्थवोधिन्याम्—

> 'पीतः परग्रुकोदण्डलाङ्गलेन छलक्षितः । रामो रामश्र रामश्र लेयो छत्युहरः क्रमात् ॥'

इत्यभिधाय तथैव रूक्षणानि निरूपितानि । 'अत एव कौशल्यानन्दनरामरूक्षणिनरूपणप्रस्तावे 'तृतीय' इत्युक्तम् । अत्र तु बरुरामरूक्षणं नैव रुक्ष्यते ; तदयं मुद्राकरप्रमादो वा स्याह प्रनथकारप्रमादो वेति छधीभिर्निर्णेयम् ।

५९ । बुद्धलक्षणमाह —तेनेति । शिलाचक्रार्थबोधिनीधते वाराहे — हश्यरन्ध्रद्वयोपेतामन्तश्रकद्वयान्विताम् । शिरःपुच्छोध्र्वचक्रञ्च पाश्वयोर्बाऽपि दश्यते । नानावर्णमयीञ्चापि बुद्धमुर्त्तं प्रचक्षते ॥

इति द्विचक्रबुद्धलक्षणम्, पद्मपुराणे च-

अनुगद्वरसंयुक्तं चक्रहीनं यथा भवेत् । निवीतबुद्धसंज्ञः स्याददाति परमं पदम् ॥

इत्यचक्रबुद्रस्थाञ्च नैतस्य तुल्ये इति दृष्ट्यम्। 'पाषाणधतरूपिणः' इत्यस्यार्थे प्रकृतपाठं वा न विद्याः।

६०। अत्र 'स भवेत् पुरुषोत्तमः' इति स्थितेऽपि, पूर्वं पुरुषोत्तमस्य लक्षणं लिखितमिति

[ चक्रप्रतिष्ठानिषेधः ] (आह ? आहुः) ब्रह्मादयो देवाः सर्वभूतानि केशवः । सदा सन्निहि(तं चकं ? तश्चके) प्रतिष्ठा(कर्मणा स्ततः ? कर्म नास्त्यतः)॥ ६१॥

[ शिलाचकविकयादिनिषेधः ]

शा(लि १ ल)ग्रामशिलाया यश्रकमुद्घाटयेन्नरः। विक्रेता चानुमन्ता च यः परीच्यानुमोदयेत्। सर्वे ते नरकं यान्ति यावदाभृतसंष्ठवम् ॥ ६२ ॥

[शिलाप्रशंसा]

शा(लि १ ल) प्रामशिलाये तु यो (जुह्नति १ जुहोति) हुताशनम्। एकाहुतिर्हता सम्यक् कल्पकोटिगुणोत्तरा। एतस्मिन् पूजिते देवे त्रैलोक्यं पूजितं भवेत् ॥ ६३ ॥

इति शालग्रामशिलापरीत्ताः

[ मृत्तिविशेषाः ]

ताच्यो मरकतप्रख्यः कौशिकाकारनासिकः। चतुर्भुजस्तु कर्त्तव्यो वृत्तनेत्रमुखस्तथा ॥ ६४ ॥

अयं दशावतारोपक्रम इति च कल्किलक्षणमेवेदमिति निश्चीयते । न च सत्यपि पुरुषोत्तम-लक्षणे चक्रभेदेनायमन्योऽपि पुरुषोत्तमो लक्ष्यत इति वाच्यम्, पूर्वत्रापि द्विचक्रपुरुषोत्तम एव लक्षित इहापि द्विचक एव लक्ष्यते इति नैकस्येदं लक्षणं भवितुमईतीति।

खड्गी इति खड्गाकाररेखावानित्यर्थः। शिळाचकार्थबोधिन्याम्— अतिरिक्तं सुक्ष्मविलं स्पष्टचकं स्थिरासनम् ।

(कपाला ? कृपाणा ) कृतिरेखे हे द्वारस्योपरि पृष्ठके ।

म्लेच्छनाशी भवेत् कल्की कल्किल्मपनाशनः ॥ इति द्विचक्रकल्किलक्षणम् ।

प्रकृतग्रन्थे आसनसमारूउ इति स्थिरासन इत्यस्यानुवादः। 'खड्गधानुस्वरूपवान्' इति तु मूर्त्यभिप्रायेणेति विभावयामः, कल्किनः खड्गधारित्वस्य पुराणादौ प्रसिद्धत्वात् ।

६२ । चक्रमुद्घाटयेदिति संवृतचकं प्रकाशीकुर्यादित्यर्थः । पुराणे तु 'मूल्यमुद्भावयेदि'ति पाठः ।

इयं ग्रालयामिश्रलापरीचा अप्रासिङ्कीव प्रतिभाति। इपमण्डनेऽपीयमंश्रती वर्तते। काम्यपिक्त्य-समराङ्गणसूचधारादी तु नामतीऽपि नीपलभ्यते । न युक्तं मिल्पिनासुपकारार्थं ग्रन्थिनमीय-प्रहत्तस्याऽऽजानिकं चक्रं विश्वेषेण लच्चयितुमिति।

गृधोरुजानुचरणः पत्तद्वयविभूषितः। प्रभासंस्थानसौवर्णः कलापेन विवर्जितः ॥ ६५ ॥ नवतालः प्रकर्त्तव्यो गरुडो मानसूलतः। पाद(ं?)जानु कटि(ं?) यावदर्चायां वाहनस्य हक् ॥ ६६ ॥ ञ्चत्रञ्च कुम्भपूर्णञ्च करयोस्तस्य कारयेत्। करद्वयन्तु कर्त्तव्यं तथा विरचिताञ्जलि॥ ६७॥ यदुश्च भगवान् पृष्टे इत्रकुम्भधरौ (हरौ ? करौ)। किञ्चिल्लम्बोदरः कार्यः सर्वाभरणभूषितः॥ ६८॥

इति पन्नगाशनः।

अष्टबाहोईरेर्म्त्रेरायुधानि वदाम्यहम्। नन्दकश्च गदो बाणः पद्मं दित्तणबाहुषु । शङ्को धनुस्तथा चकं खेटकं वामबाहुषु ॥ ६६ ॥ बिविकमो नृसिंहश्च दशतालौ प्रकीर्तितौ। वामनः सप्ततालस्तु विप्रमूर्त्तिः कचिद् भवेत् ॥ ७० ॥

६९ । प्रभासंस्थानसीवर्ण इति प्रभासंस्थानाभ्यां कान्तिशरीराभ्यां सीवर्णः खवर्णमय इव प्रतिभासमानः। 'कलापेन विवर्जित' इत्यत्र 'कलापेन विभूषित' इति रूपमण्डने (३।४७) पाठः । यद्यपि 'कलापो भूषणे बहैं' इति कोषान्मयूरिपच्छ एव कलापशब्दो वर्त्तते तथाऽपि पक्षमात्रार्थ एवात्र प्रयुक्तः । भूषणार्थस्तु न प्रसज्यते । 'विवर्जितः' 'विभूषितः'

इत्यनयोः कतरच्छिष्यते इति नावधारयामः।

६६। द्विघेइ वाहनानि विविच्यन्ते, एकं स्थितायाः प्रतिमायाः, अपरमुपविष्टायाः । द्वितीय-मपि पुनर्दें था भियते, एकमेकिस्मन्नेव पार्श्वे लिम्बतवरणायाः, द्वितीयज्ञोभयोरेव पार्श्वयोर्लम्बत-चरणायाः । सङ्कलेन पुनस्त्रीण्येव वाहनानीति । तत्र स्थिताया अर्चाया वाहनस्य दृष्टिः पादं यावत्, एकपार्श्वलम्बितवरणाया जानु यावत्, उभयतो लम्बितवरणायाः कटिं यावदिति विवेकः। तदेतदाह प्रन्थकारः पादमिति । अत्र पादपदेन गुम्फपर्यन्तो भागो लक्ष्यते विभागसामध्यात् ।

'कुम्भपूर्णञ्चे'त्यत्र 'पूर्णकुम्भञ्चे'त्युचितः पाठो रूपमण्डने ।

यदुश्च भगवान् इति यदुवंशीयो भगवान् श्रीकृष्ण इत्यर्थः। 'यादवो भगवान् पृष्ठे छन्नकुम्भधरो हरिः' इति रूपमण्डने विसंष्ठलः पाठः ।

अत्र मत्स्यपुराणम्--

दशतालः स्मृतो रामो बलिवैरोचनिस्तथा । वाराहो नरसिंहश्र सप्ततालस्तु वामनः ॥ इति (२५९ अ० १-२.श्लो०) - कृष्णाजिनोपवीतः स्याच्छवी (कृत १ धृत)कमण्डलुः । कुण्डली शिखया युक्तः कुञ्जाकारो मनोहरः ॥ ७१ ॥

रामस्तु द्विभुजो रम्यः शरचापधरः प्रभुः।

इति रामः।

(महा ? नृ)वराहं प्रवच्यामि शूकरास्येन शोभनम्।
गदापद्मधरं धात्रीं दंष्ट्राग्रेण समुद्धृताम्॥ ७२॥
बिभ्रा(णा ? णं) कूर्परे वामे विस्मयोत्फुळ्ळलोचनः।
नीलोत्पलधरां देवीमुपरिष्टात् प्रकल्पयेत्॥ ७३॥
दिव्तणं कटिसंस्थञ्च बाहुं तस्य प्रकल्पयेत्।
कूर्मपृष्ठे पदञ्जैकमन्यन्नागेन्द्रमूर्धनि॥ ७४॥
शेषश्चतुर्भुजः कार्यस्तथैव रिचताञ्जिलः।
कर्त्तव्यौ (शिल ? शीर)मुषलौ करयोस्तस्य चोर्ध्वयोः॥ ७४॥

७५ । शेष इति । 'रचिताञ्जलिरि'त्यनेन नेदं स्वतन्त्रस्य शेषस्य लक्षणमपि तु नृवराहाङ्ग-तया तद्यो कर्तन्यस्येत्यायाति । अन्यथा नृवराहलक्षणमभिषायान्तरा शेषं लक्षयतः पुनर्ववराहप्रकारान्तरकथनमनुपपन्नं स्यात् । शिल्परत्ने शेषलक्षणमपह।यैव नृवराहस्य लक्षणद्वितयं लिखितं हश्यते (शिल्प० उ० २५ अ० ११२-११६ श्लो०) ।

मत्त्यपुराणे पुनः किञ्चिद्विलक्षणमेव नृवराहलक्षणमिति तदत्र प्रदर्शते—

महावराहं वक्ष्यामि पद्महरूतं गदाधरम् ॥

तीक्षणदंष्ट्राग्रघोणास्यं मेदिनीवामकूर्परम् ।

दंष्ट्राग्रेणोद्धृतां दान्तां धरणीमुत्पलान्विताम् ॥

विस्मयोत्पुल्लनयनामुपरिष्टात् प्रकल्पयेत् ।

दक्षिणं कटि(इस्त ? संस्थ)ञ्च करं तस्याः प्रकल्पयेत् ॥

कूमोपिरि तथा पादमेकं नागेन्द्रमूर्धनि ।

संस्त्यमानं लोकेशैः समन्तात् परिकल्पयेत् ॥ इति ।

( म्रतस्य० २६० अ० २८—३१ इलो० )।

#### [ प्रकारान्सरम् ]

अथवा श्रूकराकारं महाकायं कचिछिखेत्। तीच्णदंष्ट्रोप्रघोणास्यं स्तब्धकर्णोध्वरोमकम्॥ ७६॥ इति नरवराहः।

नरसिंहाकृतिं वच्ये रौद्रसिंहमुखेज्ञणाम्।

भुजाष्टकसमायुक्तां ध्वजपीनसटाश्चिताम्॥ ७७ ॥

हिरण्यकशिपुं देत्यं दारयन्तीं नखाङ्कुरैः।

ऊरोरुपरि विन्य(स्त १स्य)खड्गखेटकधा(रणा १ रिगा)म्॥

(तथाऽ १ तस्या)न्त्रमालां निष्कृष्य बाहुयुग्मेन बिश्चतीम्।

आकारं पुरु(षाकस्य १ षस्येव)धारयन्तीं मनोहरम्॥ ७६ ॥

मध्यस्थिताभ्यां बाहुभ्यां दिज्ञणो चकपङ्कजे।

कौमोदकीं तथा शङ्खं बाहुभ्यामिति(नामतः १ वामतः)॥५०॥

अधःस्थिताभ्यां बाहुभ्यां दारयन्तीं प्रकल्पयेत्।

ऊर्ध्वस्थिताभ्यां बाहुभ्यामन्त्रमालां तु विश्वतीम्॥ ५१॥

नीलोत्पलदलच्छायां चञ्चचम्पकसप्रभाम्।

तसकाञ्चनसङ्काशां बालार्कसह(शां१शीं) लिखेत्॥ ५२॥

७६। 'स्तन्धकर्णोर्ध्वरोमकम्' इत्यत्र 'स्कन्धकर्णोर्ध्वरोमकम्' इति शिलपरत्ने (२५ अ० ११६ श्लो०) पाठः।

७७। रौद्रसिंहमुलेक्षणामिति भीषणसिंहमुलनेत्रतुल्यमुलनेत्राम् । 'रौद्रपिङ्गमुलेक्षणाम्' इति शिल्परत्नपादटीकाष्टतं पाठान्तरम् । ध्वजपीनसटाश्रिताम् इति ध्वजस्थूलकेशरधारिणीम् । 'स्तम्भपीन' इति शिल्परत्ने, 'स्तब्धपीन' इति तत्पादटीकायां पाठः ।

७९ । आकारमिति, मुखाद्धस्तात् पुरुषाकृतिवदाकृतिमित्यर्थः । शिल्परत्ने इदमर्धं नास्ति । (शिल्प० उ० २५ अ० ११७-१२० श्लो० )।

८१। अत्र दारणान्त्रमालाधारणयोरनुवादो बाहुविश्वेषनियमार्थः। शिक्ष्परत्ने अयमपि स्रोको नरसिंहलक्षणे नास्ति।

८२ । अत्र नीकोत्पलेत्यादिविशेषणत्रयं पक्षान्तरद्योतकम् । 'अथवा चम्पकप्रभाम्'

[ प्रकारान्सरम् ]

आसीनं द्विभुजं देवं प्रसन्नवदनेक्तणम् ।

श्वेतं स्फटिकसङ्काशं चतुर्बाहुमथापि वा ॥८३॥

श्राजानुलम्बतौ बाहु कर्त्तव्यौ तत्र दक्तिणे।

समीपे कल्पयेच्चकं वामे शेषं समीपतः॥८४॥

ऊर्ध्वस्थिताभ्यां बाहुभ्यां दक्तिणे पङ्कजं न्यसेत्।

वामे बाहो गदा रम्या(लिनात् प्र ? लिखेच्चित)

विशार(दैः ? दः)॥८४॥

जलमध्यगतः कार्यः शेषः पन्नगदर्शनः । फणाम्बुजमहारत्न ः शिरो(धृतः ? धरः) ॥ ८६ ॥

इति शिल्परत्ने ( उत्तर० २९ अ० १२० श्लो० ) पाठः । पुराणे तु वर्णकान्त्यादिविषये किमपि नोक्तम् । विशेषतस्तु तत्राऽऽनुषङ्गिकं मूर्त्यन्तरमपि कल्पितं दृश्यते । तथा च मात्रस्ये—

नारसिंहन्तु कर्तव्यं भुजाष्टकसमन्वितम् ॥
रौद्रं सिंहा(सनं १ ननं ) तद्दवद्विदारितमुखेक्षणम् ।
स्पष्ट्यपीनसटाकर्णं दारयन्तं दितेः छतम् ॥
विनिगंतान्त्रजाख्द्व दानवं परिकल्पयेत् ।
( मसन्तं १ मचन्तं ) रुधिरं घोरं श्रुकुटीवदनेक्षणम् ॥
युज्यमानश्च कर्तव्यः क्रचित् करणबन्धनैः ।
परिश्रान्तेन दैत्येन तर्ज्यमानो मुहुर्मुंदुः ॥
दैत्यं प्रदर्शयेत्तत्र खड्गखेटकधारिणम् ।
स्त्यमानं तथा विष्णुं दर्शयेदमराधिपैः ॥ इति
( २६० अ० ३१—३५ श्हो० ) ।

८३-८५ । विशेष्यानुह्यं खात् कस्य लक्षिकेयं श्लोकत्रयीति न प्रतिपद्यामहे । नेयं नरसिंह-लक्षणत्वेनोपलभ्यते शिल्परत्ने । लिलेचित्रविशारद इत्यत्र वाक्यार्थः कर्म ।

८६ । अयं पूर्व (७५ श्वी० )रुक्षिताच्छेषाद्विशिष्यते । अत एव पन्नगदर्शन इत्युक्तम् । पन्नगदर्शन इति सर्पाकृतिरित्यर्थः । जलमध्यगतत्वेनाप्ययं विशिष्यते । 'फगाम्बुजमहारत्ने'- स्यनन्तः 'दुर्निरीक्षे'ति पतितं स्यात् , विष्णुधर्मोत्तरे (३य-खण्ड० ) तथा पाठः ।

देवदेवस्तु कर्त्तव्यस्तत्र सुप्तश्चतुर्भुजः। एकपादोऽस्य कर्त्तव्यः शेषभोगाङ्कसंस्थितः ॥ ८७ ॥ एको भुजस्तु कर्त्तव्य(मति ? स्तस्य)जानुप्रसा(धि?रि)तः। कर्त्तव्यो नाभिदेशस्थस्तथा तस्यापरः करः ॥ ८८ ॥ तथैवान्यकरः कार्यो देवशलु(शरा ? शिरो)धरः। सन्तानमञ्जरीधारी तथा चैवाषरो भवेत् ॥ ८६ ॥ नाभीसर(स?सि)सम्भूते कमले तस्य याद(वः ? व)। सर्वभूमिमयो देवः प्राक् कार्यस्तु पितामहः। (नील ? नाल )लग्नौ च कर्त्तव्यौ पद्मस्य मधुकैटभौ ॥६०॥ इति जलशायी। वैकुण्ठञ्ज प्रवच्यामि (धृष्टश्साष्ट)बाहुं महाबलम्। तार्च्यासनञ्जतुर्वकः कर्त्तव्यं शान्तिमच्छता ॥ ६१ ॥ गदाखड्गो बाणच(को १ के) दिचणास्त्रचतुष्टयम्।

शङ्खवेटधनुःपद्मं (वामदंष्ट्राश्वामे दद्याच्)चतुष्टयम् ॥ ६२ ॥ अग्रतः पुरुषाकारं नारसिंहञ्च दित्तणे। त्रपरं स्त्रीमुखाकारं वाराहास्यं तथोत्तरम् ॥ **६३** ॥

इति वैकुण्ठः।

९०। विष्णधर्मोत्तरे ( ख०३, अ० ८१ ) पद्मनाभीयत्वेनेदं लक्षणमुपलभ्यते, 'यादव' इति तत्र बोद्धन्यस्य भगवतः सम्बोधनमिद्दाविकलमुद्धितमिति ज्ञातन्यम् ।

९१। शान्तिमिच्छता कर्तव्यमष्टबाहुं वैकुण्ठं प्रवक्ष्यामीत्यन्वयो व्याकरणसंस्कारायातः। 'वैकुण्डब प्रवक्ष्यामि सोऽष्टबाहर्महाबलः। ताक्ष्यांसनश्चतुर्वकः कर्तव्यः शान्तिमिच्छता ॥' इति रूपमण्डने (३ अ० ५२ व्हो०)।

९३। अग्रत इति। एतच वैकुण्डस्य चतुर्णामाननानां विवरणम्। अपवर्त्ति मुखं पुरुवाकारं पुरुवमुखतुल्यम् , दक्षिणं मुखं नारसिंहं नरसिंहमुखतुल्यं सिंहास्यविति बादत, नरसिंहस्थणे 'रोदसिंहमुलेक्षणाम्' (७७ श्लो०) इत्युक्तेः । अपरमिति पश्चान्मुख-मित्यर्थः । वाराहास्यमिति शकरानम् ।

सुतेजसं विश्वरूपं विश्वज्ञं सृष्टिकारकम्। तस्य चानुक्रमं वच्ये (विश्व १ विंश)द्भिर्हस्त(के यु १ केयु)तम्॥ ६४॥

पताक(। १)शङ्को च हलं वज्रमङ्गुशसायको। चक्रं तुङ्गञ्च वरदो दिल्णेषु करेषु च॥६५॥ पता(कं १ का) दण्डपा(शञ्च १ शो च) गदाशाई विधृत्करम्। पद्म(ं १)श्र(ङ्गो १ ङ्गो) च कुमुदमत्तमाला तथेव च॥६६॥ योगमुद्रा कर(द्वयं १ द्वन्द्वे) वैनतेयोपरि स्थितम्। नरञ्च नारसिंहञ्च (तृतीयं१स्त्रीमुखं) शूकराननम्॥६७॥

श्रनन्तानन्तरूपञ्च यस्माद् वि(श्वं ? श्व)समुद्ध(वम् ? वः) । श्रनन्तशक्ति(मा ? सं)कीर्णमन(न्तं ? न्तः?) रूपसंयुतम् ॥६८॥ संयुतं द्वादशभुजैश्चतुर्वक्रमहोत्सवम् । सुपर्ण(केतोतराखं १स्कन्धम। रूढं) कर्त्तव्यं सर्वकामदम् ॥६६॥

९४ । यद्यपि 'विंशत्या हस्तकैर्युतम्' इत्येव समीचीनः पाठः, तथाऽप्यक्षरसाम्यमनुबद्धाः 'विंशक्रिरि'ति कृतम् । भृतिप्रयोगश्चायं विंशच्छब्दस्त्रिंशदादिशब्दवत् पुराणादिषु, वचनविपर्ययोऽपि मगण्य एवैषंविधनिबन्धेषु । 'विंशत्या हस्तकैर्युक्तो विश्वक्षपश्चनुर्मुखः' इति रूपमण्डने पाठः ।

९७। नरञ्जेति। यथाश्रुतपाठे तु विश्वरूपस्त्रिविध इत्यायाति। अत्र च विश्वरूपस्य मुखसङ्ख्यादर्शनात् सम्भवदिष तस्य त्रैरूप्यं तन्त्रान्तरिवरोधीति कृत्वा परिहतम् , पाठान्तरम्ब कल्पितम् । अत एव रूपमण्डने—

विशत्या हस्तकेर्युक्तो विश्वस्पश्चतुर्मुखः ।
पताका हलशङ्खी च वज्राङ्कुशशरांस्तथा ॥
चक्रख बीजप्रख वरो दक्षिणबाहुषु ।
पताका दण्डपाशो च गदाशाङ्गीत्पलानि च ॥
शङ्की सपलसभ्च क्रमात् स्युवांमबाहुषु ।

गदाखड्(गं १ गौ) तथा चक्रं वज्राङ्कुश(क १ श)राणि वै। शङ्कखेटौ धनुः पद्मं दण्डपाशावनन्तकः ॥ १०० ॥ नरं तथा नारसिंहं (तृतीयं१स्त्रीमुखं) शूकराननम् । तेजःपुञ्जोद्भवं कार्यमनन्तं नाम नामतः ॥ १०१ ॥

तैलोक्यमोहनं वच्ये संसारमोहकारकम्।

षोडशैव भुजास्तस्य ताच्यिकृढं महाबलम्॥ १०२॥

गदाचकाङ्कुशान्येव बाणशक्तिसुदर्शनम्।

वरदं करमुद्धृत्य शस्त्रा वै दिन्न(णस्त१णे त)था॥ १०३॥

मुद्गरः पाशशाङ्गी तु शङ्ख(ः) पद्मकमण्ड(लु १ लू)।

श्रृङ्गी च वामहस्ते स्याद् योगमुद्रा करद्ध(यम् १ ये)॥१०४॥

नरञ्च नारसिंहाख्यं शूकरं किपलाननम्।

द्विशक्त्यष्टशक्तियुतं कुर्यात् त्रैलोक्यमोहनम्॥ १०५॥

इति त्रैलोक्यमोहनः।

हस्तद्वये योगमुद्रा वैनतेयोपरि स्थितः । कमान्नरनृसिंहस्त्रीवराहमुखवन्मुखः ॥ (३ अ० ५५-५८ क्लो०) इत्यस्य विश्वरूपस्य चतुर्मुखत्वं वैकुण्ठवत् प्रकारभेदञ्च प्रतिपादयति । मूले तुङ्गमित्यत्र लुङ्गमिति स्यात्, नामैकदेशे नाम इति मातुलुङ्गमित्यर्थः ।

१०१। अन्नापि विश्वरूपवद्ध व्यवस्था। यद्वा उभयन्नापि 'तृतीयमि'ति 'स्नीमुखमि'त्य-स्यानुकर्षणार्थम् , एवञ्च 'स्नीमुखम्' इति बन्धनीमध्ये पाठान्तरकल्पनं स्रखार्थम् । रूपमण्डने मुखस्य विवरणं नास्ति । रूपमण्डनेऽनन्तरुक्षणम्—(३ अ० ५८-५९ श्लो०)

अनन्तोऽनन्तरूपस्तु इस्तेदीदशभिर्युतः । अनन्तशक्तिसंवीतो गरुडस्थब्रतुर्मुंबः ॥ दक्षिणे तु गदाखड्गौ चक्रं बज्राङ्कुशे शरः । शङ्कः खेटं धनुः पद्मं दण्डपाशौ च वामतः ॥ इति

१०२-१०५। अत्र त्रैलोक्यमोहनस्य पोडशानां भुजानां चतुर्दशस्य यथोक्तान्यस्त्राणि करह्रये योगमुद्रेति वर्त्तुलार्थः। श्रङ्की योगेन पर्वतमभिधत्ते । दित्तणे पुण्डरीकात्तः पूर्वे नारायणः स्मृतः।
पश्चिमे (स्याद् ? स्यात्त्)गोविन्द उत्तरे मधुसूदनः॥१०६॥
ईशाने स्थापयेद् विष्णुमाग्नेय्याञ्च जनार्दनम्।
नैऋ त्ये पद्मनाभञ्च वायव्यां माधवं तथा॥१०७॥
केशवं मध्यतः स्थाप्यमथवा वासुदे(वं करम् ? वकम्)।
सङ्कर्षणप्रद्युम्नौ चानिरुद्धञ्च यथाक्रमम्॥१०८॥
जलशायी तथा प्रोक्तो दशावतारसंयुतः।
शूकरश्चाग्रतः स्थाप्यः सर्वदेवमयः शुभः॥१०६॥
श्वि विष्णुयतनम्।

प्रतीहारांस्ततो वच्ये श्रष्टौ चतुर्षु दिच्च च।
तस्यानुक्रमरूपश्च लच्चयेद् यस्य यादृशम् ॥११०॥
वामनाकाररू(पै १ पा)श्च कर्त्तव्याः सर्वतः शुभाः।
तर्जनीशङ्खचकं चेदं प्राग् दिच्चणकमात्॥१११॥
(द १ च)ण्डाभिधानकः प्रो(का शस्त्रा १ कोऽस्या)पसव्ये

प्रचण्डकः।

# वामे चण्डः प्रकर्त्तव्यः प्रचण्डो दित्तणे तथा॥ ११२॥

१०६। 'गोविन्दः पश्चिमे स्थाप्य' इति रूपमण्डने (३ अ० ६३ श्लो०) पाटः।

११०। यस्य प्रतीहारस्य यादशमनुक्रमरूपं भवेत् , तस्य तादशमनुक्रमरूपं रुक्षयेत् , वक्ष्यमाणरूक्षणत इत्यर्थः । अनुक्रमः इस्तेषु वामदक्षिणादिक्रमेण ऊर्बुधःक्रमेण वास्नाणां सन्निवेशपरिपाटी । रूपम् आकृतिः ।

१११। 'तर्जनीं शङ्खनके च दण्डं प्राग् दक्षिणक्रमात्' इति स्यात्। एवमेच रूपमण्डने पाठः (३ अ० ६८ श्लो॰)।

११२ । 'अपसन्ये प्रचण्डक' इत्युत्तयैव सन्ये चण्डक इति लम्यते ; एवज्र 'वामे चण्डः' इत्याच नुवादकमर्द्ध सलार्थम् । यद्वा, सन्यशब्दस्य वामदक्षिणोभयवाचित्वेन अपसन्यशब्दस्यापि

१०८। 'केशवो मध्यतः स्थाप्यो वाछदेवोऽथवा बुधैः । सङ्घर्षणो वा प्रद्युक्षोऽनिरुद्धो वा यथाविधि ॥' इति रूपमण्डने पाटः ।

पद्मखड्गं खेटकश्च गदा (तासु ? तेषु) प्रदक्तिणे। विलोमेः पद्मग(मोक्ता ? दयोः) जयो विजयद्त्ति(णेः ? णे)॥ तर्जनी बाणचापश्च गदा (तासु ? तेषु) प्रदक्ति(णाम् ? णा)। गदाऽपि सव्यतः कुर्याद् धाता तस्माद् विधातृकः॥ ११४॥ तर्जनीपद्मशङ्खश्च गदा (तासु ? तेषु) प्रदक्ति(णं ? णा। सव्यापसव्ययोगेन सुभद्रो भद्र एव च॥ ११५॥

> मूर्तेः प्रमाणगणनां गरुडध्वजस्य ब्रह्मादयोऽमरगणा न हि ते समर्थाः । विश्वस्य पालनविधौ बहुधाप्रकारं रूपाणि यस्य विचरन्ति स पातु विष्णुः ॥ ११६ ॥ इति विष्णुव्रतीहाराः ।

इति त्तेत्रात्मजसूत्रभृत्मण्डनविरचिते वास्तुशास्त्रे देवतामूर्त्तिप्रकरणे विष्णुशालप्रामशिलापरीत्तादिभेदाधिकारो नाम पञ्चमोऽभ्यायः॥ ४॥

तथात्वाचण्डो वा दक्षिणे प्रचण्डो वेति श्रमः शिष्याणां मा भृदित्यसन्दिरधार्थमुत्तरार्द्धमिति ज्ञातन्यम् ।

११३ । विलोमेः पद्मगदयोरिति ; जयस्य वामोध्वादिहस्तेषु क्रमात् पद्मां खड्गः खेटकं गदा चेत्यायुधानीति पूर्वार्थस्यार्थः । ततश्चैषामायुधानां पद्मगदयोवैंलोम्गेन विजयस्याऽऽयुधं भवेत् इत्युत्तरार्धस्यार्थः, वैलोम्यञ्च पूर्वं गदायाः पश्चाच पद्मस्य सिन्नवेशादिति ज्ञेयम् । एवञ्च 'विलोमेः पद्मगदयोविंजयो जयदक्षिणे' इत्येवोचितः पाठः ।

११४-११५ । अनयोरिय गदाया एव सञ्यापसञ्ययोगेन व्यवस्थेति दृष्टन्यम् ।

शुक्काम्बरधरं देवं शुक्कमाल्यानुलेपनम्। जटाभारसमायुक्तं बालेन्दुकृतशेखरम्॥१॥ त्रिलोचनं सौम्यमुखं कुण्डलास्यमलङ्कृतम्। दिव्यदेहं महाकायं नवयौवनमण्डितम्। महाभुजं महोत्साहं वरदाभयपाणिनम्॥२॥

इति सद्योजातः।

१-२ । पञ्चमाध्याये वैष्णात्रे अशेषविशेषा विष्णुमूर्त्तीरभिधाय शिल्पिकियाऽविषयमपि शिलाचकं प्रसङ्गतो लक्षयित्वा षष्टेऽध्यायेऽवसरप्राप्तं शैवं लक्षयन् आदौ सयोजातमाह— ग्रुक्काम्बरधरमिति । इतः प्रभृति द्वितीयान्तानां पदानां 'कुर्यादि'ति वा 'कारयेदि'ति वाऽध्या-इतिक्रययाऽन्वयः कार्यः । सर्वाश्चेता मूर्त्तयः शिल्परके ध्येयत्वेन निरूपिताः । तन्मतमनुहरजिल्लु 'ध्यायेदि'त्यध्याहृतिक्रययाऽन्वयः समाधेयः । प्रथमाघोरव्यतिरिक्तास सदाशिवान्तास्वास मूर्तिषु अस्या इदं लक्षणमित्यन्न पुष्पिकेष केवलं प्रमाणम् ।

शिल्परते—सद्योजातवामदेवाघोरतत्पुरुवाणां समासतः श्लोकद्वयेन वर्णनमुपलभ्यते । तथाच तत्र 'अथ सद्योजातादिमूर्त्तयः' इत्युपक्रम्य—

सची वेदाक्षमालाभयवरदकरः कुन्दमन्दारगौरो
वामः काश्मीरवर्णोऽभयवरदपरश्वक्षमालो विलासी ।
अक्षस्मग्वेदपाशाङ्क्षश्चमरुकखद्वाङ्गर्यूलान् कपाछं
विभाणो भीमदंष्ट्रोऽञ्जनरुविरतनुर्भीतिदश्चाण्यचोरः ॥
विद्युदवर्णोऽथ वेदाभयवरदकुठारान् दघत् प्रवाख्यः
प्रोक्ताः सर्वे त्रिनेत्रा विध्यमुखचतुष्काश्चतुर्वाह्वश्च ।
मुक्तागौरोऽभयेष्टाधिककरकमलोऽघोरतः पञ्चवक्त्स्त्वीशो ध्येयोऽम्बुजनमोद्भवमुरियुरुहेश्वराः स्युः शिवान्ताः ॥

( शि० ड० २३ अ० २०२-२०३ स्त्री० )

इत्युपनिबद्धम् । एतेनैतन्मते अघोरोऽष्टभुजः शिष्टाश्चतुर्बाहव इत्यायाति । प्रकृते विप्रवद्-मानेष्वप्यायुष्टमामछ संवदत्येवाघोरस्याष्टभुजत्वम् । आयुषानुमितमितरेषां द्विकरत्वन्तु साकरमवकरो वेति विद्वद्वभिर्विभावनीयम् । रक्ताम्बरधरं देवं रक्तयज्ञोपवीतिनम् । रक्तोष्णीषं रक्तनेत्वं रक्तमाल्यानुलेपनम् ॥ ३ ॥ जटाकृतचन्द्रदेवं त्विनेत्वं तुङ्गनासिकम् । महा(रक्तंश्वक्ं) महाबाहुं खड्गखेटकधारिणम् ॥ ४ ॥ रक्तास्यं रक्तनयनं रक्तकुण्डलधारिणम् । रक्तालङ्कारसंयुक्तं स(विश्पी)भरणभूषितम् ॥ ४ ॥

दंष्ट्राकरालिकटास्यं सर्पशीर्षं तिलोचनम्।
रुण्डमालाधरं देवं सर्पकुण्डलमेव च॥६॥
भुजङ्गकेयूरधरं सर्पहारोपवीतिनम्।
योनिशं (१) किटसूत्रश्च बृश्चिकामालिका गले॥७॥
नीलोत्पलदलश्याममतसीपुष्पसित्रभम्।
पिङ्गश्चूपिङ्गजिटलं शशाङ्गकृतशेखरम्॥८॥
तत्त्वकं पृष्टिकश्चैवं पादौ च नूपुरौ कृतौ(१)।
अघोरस्य स्वरूपन्तु कालरूपिमवापरम्॥६॥
महावीर्यं महोत्साहमष्ट्वाहुं महाबलम्।
तासयन्तं रिपुबलं निवेशो यत्र भूतले॥१०॥

६। 'दंष्ट्राकरालवदनम्' इत्येवं कृते छन्दोहानिः पुनरुक्तिश्च परिहते भवतः । रुण्डमालेति, रुण्डं कबन्धः, 'कबन्धो रुण्डमुच्यते' इति हारावली ।

७। योनिशमिति दुरूहार्थस्यास्य पदस्य पाठान्तरमनुसन्धेयम् । वृश्चिकेति दीर्धत्वं छन्दःसौन्दर्यार्थम् ।

८। अतसीति श्चमापुष्पं नीलवर्णम् ।

९। तक्षकमिति। अत्र 'तक्षकः पुष्टिकश्चैव पादयोर्नू पुरी कृतौ' इति प्रश्लिष्टार्थकः सम्भाव्य-मानः पाठः। पुष्टिक इति सर्पविशेषस्य नाम, तक्षकः प्रसिद्धः।

१०। निवेशो यत्र भूतले इति। यत्र भूभागे देवस्य निवेशः स्थितिस्तत्र रिपुक्लं त्रासयन्तमित्यर्थः।

खदाङ्गं (चक ? च क)पालञ्च खेटकं पाशमेव च। वामहस्तेषु कर्त्तव्यं (हस्तानां(?)शस्त्राणां) च चतुष्टयम् ॥११॥ त्रिशूलं परशुं खड्गं (चण्डं (?) चकं) चैवारिमर्दनम्। दिच्लोषु करेषु स्यादेतच्छस्रचतुष्टयम् ॥ १२॥

इत्यघोरः।

पीताम्बरधरं देवं पीतयज्ञोपवीतिनम् । मातु(लि?्लु)क्नं करे वामे अच्नसृतश्च दिच्चणे॥१३॥ रति तत्तुक्यः।

शुद्धस्फटिकसङ्काशं जटाचन्द्रविभूषितम् । ज्यन्तं दत्ते तिशूलञ्च वामहस्ते कपालिनम् ॥ १४ ॥ स्तीशः।

कपालमालिनं श्वेतं शशाङ्करतशेखरम् । व्याव्यक्तिघरं भद्रं नागेन्द्रासनभूषितम् ॥ १५ ॥ त्रिशूलं चाक्तसूत्रञ्च कारयेद्दिणे करे । कपालं कुण्डिका पाशं योगमुद्रा करद्वये ॥ १६ ॥ इति मृत्युष्णव

एकवक्तं तिनेतं च शशाङ्करतशेखरम्।
बृहद्भालकपालं च कण्ठग्रीवासुशोभितम्॥ १७॥
चतुभुजं महाबाहुं शूलपङ्कजधृत्करम्।
दिव्यरूपधरं देवं वरदाभयपाणिकम्॥ १८॥
कृति विजयः।

चतुर्भुजं महाबाहुं शुक्कान्तिपाणिपादकम् । पुस्तकाभयहस्तञ्च वरदान्तं द्विलोचनम् ॥ १६ ॥ इति किरणाज्ञः ।

१६ । कुण्डिका कमण्डलुः । योगमुदा मुद्राविशेषः । तत्स्वरूपं श्रीतत्त्वविन्तामणौ षोडशप्रकाशे दृष्टन्यम् ।

१९। वरदाक्षमिति वराक्षसूत्रकरमित्यर्थः।

ज्वलत्पावकसङ्काशं खड्गहस्तं बिशूलिनम्। महाक्रोधधरं देवं भयत्तत्तं (१) महद्भयम्॥ २०॥

इत्यघोरः (?)।

चित्रचन्द्रधरं (सूत्रं ? चित्रं) चित्रयज्ञोपवीतिनम् । चित्ररूपं महेशानं चित्रेश्वर्यसमन्वितम् ॥ २१ ॥ चतुर्बाहुं चैकवक्त्रं सर्वालङ्कारभूषितम् । खड्गचापशिरःखेटं शशाङ्ककृतशेखरम् ॥ २२ ॥ इति श्रीकण्डमूर्तिः ।

तिलोचनं चतुर्बाहुं शुक्कनेत्रं करद्रयम् । दस्ते पाणौ च संपूर्णं चामृतं च रसं पिबेत् ॥ २३ ॥ अत्तसूत्रं तथा वामे महादेवमुमार्चितम् । रुद्रमेकादशं प्रोक्तं महदेश्वर्यकारकम् ॥ २४ ॥

इति महादेवः।

पद्मासनिशवच्छायां योगासनकरद्वयम् । पञ्चवक्त्र्(भ ? म)यं शक्तिशूलखट्वाङ्गधृतकरम् ॥ २५ ॥ भुजङ्गमच्चसूत्रं च डमरुं मातु(लि ? लु)ङ्गकम् । इच्छा ज्ञानं(कलावित्य ? क्रिया चेति) त्रिनेत्रं ज्ञानताणीवम् ॥२६॥ इति सदाशिवः ।

अर्द्धनारीश्वरं वच्य उमादेहार्घधारिणम् । वामाङ्गे च स्तनं कुर्यात् कर्णं वै तालपत्रकम् ॥२७॥ व्यालका वामकर्णं तु दक्तिणे कुण्डलं स्थितम् । मुकुटामे च माणिक्यं जटाभारं स्वदक्तिणे ॥ २८ ॥

२८। व्यालकेति यथाश्रुतपाठे शाब्द्फमादार्थक्रमस्य बलवत्त्वाद दक्षिणे कर्णे व्यालका व्यालाः सर्पाः वामे च कुण्डलमित्यर्थः। तसश्र—

श्वर्धे तस्य(त्रयो रूपः(?) स्त्रिया रूपं) सर्वाभरणभूषितम् । पुरुषं दित्तिणे भागे कपालकिटमेखला ॥ २६ ॥ त्रिशूलं चात्तसूत्रश्च दत्त्वयोः करयोस्तथा । कमण्डलुं दर्पणञ्च गणेशं (व्याप्य ? वाम) उच्यते ॥३०॥ इत्यर्द्धनारीम्ब(रौ?रः) ।

उमामहेश्वरं वच्य उमया सह शङ्करम्। मातु(लि?लु)ङ्गं त्रिशूलञ्ज बिम्न(ते?तं) दक्तिणे करे॥ ३१॥ अध(स्तब्दषभं?स्ताद्दषभं) कुर्यात् कुमारञ्ज गणेश्वरम्। भृङ्गिरीटं तथा कुर्यात्रियमात्रृत्यसं(स्थिता?स्थितम्)॥३२॥ इत्युमामहेश्वरौ।

कृष्णशङ्कर(ततोश्मतो) वच्ये कृष्णा(र्थेनस्तु? र्द्धेन तु) संयुतम्। कृष्णार्थे मुकुटं कुर्याज्जटाभारश्च दक्तिणे ॥ ३३ ॥ कुण्डलं दक्तिणे भागे वामे मकरकुण्डलम् । अक्तमाला त्रिशूलश्च चक्रं वै शङ्कमेव च ॥ ३४ ॥ (इत्यश्स्ति) कृष्णशङ्करः।

पद्मशक्तिखेटशङ्खं मूर्त्ति(ः?) स्यात् कृष्ण(तार्त्तिकः?कार्त्तिकी)।

पद्मशङ्खध्वजाचिह्नं तार्च्यारू(ढो?ढं) गरुडध्व(जः?जम् )॥३५॥

'वाष्टिक दक्षिणे कर्णे वामे कुण्डलमादिशेत'

( मत्स्य० २६० अ० ३ श्लो० )

इति मत्स्यपुराणीयपद्यार्द्धमपि अनुमाहकपक्षे पदं निद्धाति । एतेन—'कर्णं वे तालपन्नकिमि'ति पूर्वश्लोकीयपादं सम्पातायातिमिति सम्भाव्यते । 'व्यालका' इत्यन्न 'बालिके'ति कल्प्यमान-पाठे बालिका कर्णभूषणम् , ततश्च वामकर्णे तालपन्नं बालिका चेति कर्णभूषणद्वयम् । एवञ्च शब्दक्रमेणैवार्थो भवति ।

३२ । भृङ्गिरीट इति शिवानुचरस्य नाम ।

शिवनारायणं वच्ये सर्वपापप्रणाशनम् । वामार्खे माधवं विद्याद्दिणे शूलपाणिनम् ॥ ३६ ॥ बाहुद्रयश्च कृष्ण(श्चश्स्य) मणिकेयूरभूषितम् । शङ्कचक्रधरं शान्तमारक्ताङ्ग(लीशिले)विश्रमम् ॥ ३७ ॥ चक्रस्थाने गद(ां)वाऽिष पाणौ दद्याद्धस्तने । शेषं वा दक्तिणे दद्यात् कट्यधं भूषणोज्ज्वलम् ॥ ३८ ॥ पीतवस्त्रपरीधानं चरणं मणिभूषितम् । दक्तिणार्धजटाभार(मर्धं दुष्कृतशमर्छेन्दुकृत)लज्ञणम् ॥ ३६ ॥ मुजङ्गहारवलयं वरदं दक्तिणं करम् । द्वितीयं चापि कुर्वीत त्रिशुलवरधारिणम् ॥ ४० ॥ व्यालोपवीतसंयुक्तं कट्य(धं कृतश्चें कृत्ति)वाससम् । मणिरबैश्च संयुक्तं पादं नागविभूषितम् ॥ ४१ ॥

इति शिवनारायणः।

एकपीठसमारूढं तनु(त्येक? तय) निवासिनम् । षड्(वक्त्रञ्च ? भुजञ्च) चतुर्वक्त्रं सर्वलक्षणसंयुतम् ॥४२॥ अक्तसूत्रं तिशूलञ्च गदाञ्चे व तु दक्तिणे । कमण्डलुञ्च खट्टाङ्गं चक्रं वामभुजे तथा ॥ ४३॥ इति ह(री?रि)हर(पी?पि)तामहः।

३८। 'शेषं वा दक्षिणे दृष्टादि'त्यन्न 'शङ्खः' चैवोत्तरे दृशादि'ति मत्स्यपुराणे (२६० अ०, २४ श्हो०) पाठः।

४२ । द्वाचत्वारिंशश्लोकात्त्रिचत्वारिंशश्लोकं यावदेकं हरिहरिपतामहलक्षणम्, पुनश्चतु-अत्वारिंशश्लोकात् षट्चत्वारिंशश्लोकं यावदन्यदः हरिहरिपतामहलक्षणमिति ; किमभिसन्धान-मूलेयं लक्षणद्वयीति नावधारयामः । न चैका पुष्पिकेव खपुष्पायतामिति वाच्यम् ; उभयो-

चतुर्वक्त्रमष्टबाहुं चतुष्कैकिनवासिनम्। च्छा(१)मुखगतः कार्यः पद्महस्तो दिवाकरः॥ ४४॥ खद्वाङ्गिलशूलहस्तो रुद्रो दिचाणतः शुभः। कमण्डलुश्चाच्तसूत्रमपरस्थः पितामहः॥ ४५॥ शङ्खचकथरो हरिवीमे चैव तु संस्थितः। एवं विधेय(१)कर्त्तव्यं सर्वकामफलप्रदम्॥ ४६॥ इति (सूर्य१)हरिहरपितामहः।

षड्भुजञ्च चतुर्वक्तं सर्वाभरणभूषितम्। कमण्डलुश्चाच्तसृत्रमुभयोः कमलधृत्करम्॥ ४७॥ मणा(१)लोर्द्धे युग्महस्ते कर्त्तव्ये ग्रुभलच्चणे। सर्वाभरणसंयुक्तं सर्वकामफलप्रदम्॥ ४८॥ इति चन्द्राङ्कृषितामहः।

लेलिहन्तं दंष्ट्राकरालं चण्डभैरवमुत्तमम् । एकवक्त्रं शूलहस्तं खड्गशक्तिशराङ्गुशम् ॥ ४६ ॥ वरदं दक्तिणे ज्ञेयं खट्टाङ्गं खेटकं तथा । चापं तथाऽभयं चैव कपालं वामहस्तके ॥ ५० ॥

र्छक्षणयोभिन्नतयेकस्य वस्तुनः प्रतिपादकत्वानुपपत्तेः। तस्माद द्वितीयहरिहरपितामहरूक्षणे 'दिवाकर'पददर्शनात् सूर्यहरिहरपितामहस्येदं रुक्षणमिति निश्चिनुमः। 'तनुत्रयनिवासिनमि'ति सम्भाव्यमाने पाठे एतेषां पृथङ्मूर्त्तयः कर्त्तव्या इत्यर्थः।

४४। चतुर्वक्त्मिति द्वितीयान्तपदानामन्वयो दुर्घटः। चतुष्कैकनिवासिनमिति, एकिस्मिन् चतुष्कोणे स्थाने चतुष्कोणवत्यासने वा समासीनम्। ऋदामुखगत इति, रुद्दस्य दक्षिणे, इरेर्वामे, पितामहस्य पश्चिमे सम्निवेदादर्शनादयं पूर्वदिक्स्य इत्यायाति, क्रचित्तदर्थद्योतकिमदं पदं स्यादनर्थकं वेति स्रधीमिर्भाव्यम्।

४६ । द्वितीयार्द्धे 'एवंविधोऽयं कर्तव्यः सर्वकामफलप्रदः' इति स्यात् । ४७-४८ । चन्द्राङ्कपितामहोऽनुसन्धेयस्वरूपः ।

द्वाभ्यां वे गजचर्म स्यान्मुण्डमालाविभूषितम् । (इदृश्ईह)शं कारयेत् प्राज्ञश्चग्डभैरवमुत्तमम् ॥ ५१ ॥ इति वण्डभैरवः ।

विरूपात्तस्ततः खड्गं शूलं डमरुमङ्गुशम्।
सपं चकं गदामत्तसूत्रं विश्वत् कराष्टके ॥ ५२ ॥
खेटं खट्टाङ्गशक्ति(श्रश्र्ञ) परशुतर्जनीघटम्।
घण्टाकपाल(क्रीश्की) चेति (वामार्धाश्वामोध्वी)दिकराष्टके ॥५३॥
इति विरूपातः।

श्यम्बकोऽपि दधच्चकं डमरं (मुदरं १ मुद्गरं) शरम्। शूलाङ्कुशाहिजाप्यश्च दत्तोध्वीदिकराष्टके ॥ ५४ ॥ गदाखदाङ्गपात्राणि कामुकं तर्ज(नी १ नीं) घटम्। परशुं पद्दिशं चैव वामोद्धीदिकमेण वै ॥ ५५ ॥

कार्यो हरिहर(स्या१श्चा)पि दिन्नणार्द्धे सदाशिवः। वामार्द्धे च हृषीकेशः श्वेतनीलाक्च(तिः१ती) क्रमात्॥ ५६॥ व(रं१र) त्रिशू(लं१ल) चकाब्जधारिणो बाहवः क्रमात्। दिन्नणे वृष(भे१भः) पार्श्वे वामे विहगराडिति॥ ५७॥ इति हरि-हरपूर्त्तः।

क्र(ष्णा१ण्ण)शङ्करसंयोगाद् द्वातिंशद्भेद-(मर्जयः १ मूर्त्तयः) । नोदिता ग्रन्थबाहुल्याज् (ज्ञेयादियार्णवा१) बुधैः ॥ ५८ ॥

५४-५५ । अहिजाप्यमिति अहिः सर्पः जाप्यं जपसाधनमक्षसूत्रमिति यावत् । गदा-【खट्टाङ्गेति । पात्रं नृकपालम् । एतेनायं घोडशभुज इति सिद्धम् । पूर्वोक्तो विरूपाक्षोऽपि तथा ।

भय लिङ्गानि अष्टलोहानि लिङ्गार्थे स्वर्ण रोप्यञ्च ताम्रकम् । कांस्यपित्तलवङ्गानि नागं लोहं तथाऽष्टमम् ॥५६॥ [धाविष्डमानम् ] एकाङ्गुलाद् धातुमयं यावदष्टाङ्गुलोदयम् । एकेकस्याङ्गलस्याष्ट्रो लिङ्गान्यष्टो ततः पुनः॥६०॥

५९। अथ लिङ्गान्याह—अष्टलोहानीति। एतेऽष्टौ धातव एवाष्टलोहनाझाऽभिधीयन्ते लोहशब्दस्य धातुपर्यायेऽन्तःपातात्। तत्र वङ्गं रङ्गापरनामा धातुविशेषः, नागं सीसकम्। लिङ्गफलान्युक्तानि रूपमण्डने (अ० ४, श्लो० ३७-४१)।

स्थिरलक्ष्मीप्रदं हैमं राजतब्बेच राज्यदम् ।
प्रजावृद्धिकरं ताम्नं वाङ्गमायुर्विवर्धनम् ॥
विशेषकारकं कांस्यं पित्तलं भुक्तिमुक्तिदम् ।
सीसकञ्च शक्तिङ्गम् आयसं रिपुनाशनम् ॥
अष्टलोहमयं लिङ्गं कुष्टरोगक्षयापहम् ।
त्रिलोहसम्भवं लिङ्गमन्तर्धानप्रसिद्धिदम् ॥
आयुष्यं हीरकं लिङ्गं भोगदं मौक्तिकोदभवम् ।
छलकृत् पुष्परागोत्थं वैदूर्यं शत्रुमर्दनम् ॥
श्रीप्रदं पद्मरागञ्च इन्द्रनीलं यशःप्रदम् ।
लिङ्गं मणिमयं पुष्ठ्ये स्फाटिकं सर्वकामदम् ॥ इति ।

शिलपरत्नेऽपि प्रायेणेवमेव फलानि । (शिलप० उत्तरभाग० अ० १, रलो० ३८-४१)।
६० । एकाङ्गुलादिति । धातुमयानि लिङ्गानि एकाङ्गलादारम्य यावदशङ्गलमुन्नतानि
स्युः । एवज्ञाष्टी लिङ्गानि भनेयुः, ततः पुनरेकैकस्याङ्गलस्याष्टी लिङ्गानि भनेयुः, स्वर्णरौप्यादिभेदेनेत्यर्थः, इति व्युत्क्रमेण व्याल्येयम् । तथा च एकाङ्गलादशङ्गुलान्तानि स्वर्णलिङ्गान्यष्टी, एवं राजतानि एवं ताम्राणीत्यादि । यद्वा एकैकस्य अङ्गुलस्याष्टी लिङ्गानीति
वक्ष्यमाणमनोहरादिसंज्ञाभेदेनेत्यर्थः, तथाच एकाङ्गलादशङ्गलान्तानि मनोहरलिङ्गान्यष्टी एवं
श्रीमुखलिङ्गानीत्यादि । अत्र च पक्षे अविशेषाद वक्ष्यमाणेषु शैलदारवादिलिङ्गेष्वप्येषं
भेदस्याऽऽवश्यकत्वेनास्योपलक्षणपरत्वं व्याख्येयम् ।

यद्वा, तृतीयपादे 'एकैकस्याङ्गुल्यस्यद्धर्या' इति कृतग्रुद्धिः पाठः। ऋदिर्वृद्धिरिति नार्थान्तरम् । तथाच एकाङ्गुलादारभ्य एकैकस्याङ्गुलस्य वृद्धा लिङ्गान्यष्टौ भवन्ति । शिल्परत्ने अङ्गुलीनां वृद्धेस्तारतम्यतो लौहलिङ्गस्य द्वैविध्यसुक्तम् । तथाच—

### [धातुलिङ्गनामानि]

(र)मनोहरं (२)श्रीमुखञ्च (३)रुद्रतेजो(४)महोत्सवम्।

(४)आनन्दञ्च (६)सुवस्त्राख्यं (७)स्त्रीपुं जं (८)नन्दिवर्धनम् ॥६१॥ [ भावुलिङ्गे विशेषः ]

(लोह?लोहं) मिश्रं न कर्त्तव्यं स्वमा(तं योनि?त्रयोनि)संयुतम्। [खिल्डिस्]

कर्त्तव्यं धातुलिङ्गस्य प्रमाणेन हि रत्नजम् ॥६२॥

इति धातुरत्निलङ्गानि ।

अष्टाङ्गुरुं समारभ्य (द्विद्वय ? वाष्टा )ङ्गुरुविवर्धनात् । छौहानि नव लिङ्गानि न्निहस्तान्तानि कारयेत् ॥ तथाऽष्टाङ्गुरुमारभ्य द्विद्वाङ्गुरुविवर्धनात् । न्निहस्तान्तानि लिङ्गानि न्नयस्त्रित्रतद् भवन्ति हि ॥

( उत्तरभाग० २ अ० ५४-५५ श्लो० )

इत्यादौ अष्टाङ्गुळवृद्धिभाञ्जि नव लिङ्गानि, अनन्तरञ्ज द्विद्वाङ्गुळवृद्धिभाञ्जि त्रयिक्षशत्संख्यक-लिङ्गानीत्युक्तम् । मानन्त्भयत्रैवाष्टाङ्गुळत आरब्धम् । रूपमण्डनेऽपि अष्टाङ्गुळारब्धमानकानि अष्टाङ्गुळवृद्धिमन्ति नवैव लौहलिङ्गानि । तथाच—

> धातोरष्टाङ्गुळं पूर्वमष्टाष्टाङ्गुळवर्धनात् । त्रिहस्तान्तं नवैव स्युर्लिङ्गानि च यथाऋमम् ॥ इति ।

( अ० ४, इली० ५१ )।

पुत्रञ्च स्वकृताद्व रूपमण्डनात् परकृताचिछल्परत्नाचान्याद्दशस्यास्य धातविङ्कानां रुक्षणस्य मूळमन्यत्र शास्त्रारण्येऽनुसन्धेयम् ।

६१। अष्टानां धातविङ्किः नामान्याह—प्रनोहरमिति। एतानि नामानि नाम्यत्रोप-छभ्यन्ते। एवमुत्तरत्रापि दाहजादिङिङ्कानाम्। शिल्परत्ने अष्टादशिङ्कानामान्युक्तानि (शिल्प० ड० अ० २, १छो० १-५)।

६२। छौहमिति। छौहं धातवं छिङ्गं मिश्रं धात्वन्तरसंयुतं न कर्तव्यम्। यद्यपि धातुष्वपि केचनान्योन्यसंकरजन्मानो वर्तन्ते, अत एव तानुहिश्य निन्दाऽपि श्रूयते—

> मुख्यलोहानि चत्वारि हेमादीनि शुभानि हि । पिशाचलोहान्यन्यानि कांस्यादीनीति केचन ॥ हति ।

> > ( शिल्प॰ उ॰ अ॰ १ ४१-४२ श्लो॰ )

तथाऽप्यद्यतनमिश्रणन्यावृत्त्यर्थमेततिहस्यतु सन्धेयम् । यद्वोत्तरपादे पीठिकारुक्षणघटकीभूत'स्वमात्र'-

#### [ दारविक्रमानम् ]

### षोडशाङ्गुलिङ्गञ्च (षोडशा १एकैका)ङ्गुलवर्धनात् । लिङ्गा(ना १न्या)रसह(स्ना १स्ता)न्तमष्टाविंशोत्तरं शतम् । क्रमेण नव लिङ्गानां षट्(का १क)रान्तानि संख्यया ॥६३ ॥

पद्वाचर्त्तनीयमनेनाऽऽद्यपादेन दर्शितम् , तथाच पीठिका छोष्टमिश्रा न कर्त्तव्येति वर्त्तुंछोऽर्धः । यद्वा छोष्टमिश्रं छोद्दान्तरमिश्रं छिङ्गमिति शेषः, न कर्त्तव्यम् । एवज्र यथाश्रुत एव पाठः प्रथमपादे ।

स्वमात्रेति । लिङ्गं स्वमात्रयोनिसंयुतं कर्तव्यम् इत्यन्वयः । स्वमात्रं येन धातुना कृते लिङ्गं तन्मात्रं तेन कृता योनिः पीठिका तया संयुतं लिङ्गं कुर्योदित्यर्थः, न त्वेकेन धातुना घटिते लिङ्गे धात्वन्तरेण पीठिका कर्तव्येति भावः । तदेतत् सर्वं विशिष्याऽऽह शिल्परक्षे—

> स्वयोनिः पीठिकैव स्याच्छैलादीनामदूषणा । अभावे त्वैष्टकी शैले रस्नजानां हिरण्मयी ॥ राजती ताम्रजा वा स्याच् श्रेष्टमध्याधमकमात् । स्युनैवां परलोहानामिष्टकामिश्च दारवे ॥ इति ।

( उ० अ० १, ५७-५८ छो० )

#### रूपमण्डनेऽपि-

रम्नलिङ्गं द्विधा ख्यातं स्वपीठं धातुपीठकम् । धातुजन्तु स्वयोनिस्थं सिद्धिभक्तिप्रदायकम् ॥ ताम्रजं पुष्परागस्य स्काटिकस्य तु राजतम् । ताम्रजं मौक्तिकस्यापि शेषाणां हेमजं मतम् ॥ इति

(रूप० अ० ४, ४२-४३ छो०)

एवमुत्तरपादे सम्भविनमर्थं प्रस्वानोऽपि यथाश्रुतः पाठः प्रमाणान्तरानुप्रहाभावादुपेक्षितः। भतिरोहितार्थश्च यथाश्रुतः पाठः। उक्तमर्थं रत्नलिङ्गेऽप्यतिदिशति—कर्तव्यमिति। सन्नप्यन्यत्र रत्नलिङ्गविषये विशेषो नेह प्रपश्चित इति द्रष्टव्यम्।

६३ । वोडशेति । एवमेव शिल्परल (उ० अ० २, श्लो० ५६ )रूपमण्डनयोः (अ० ४, श्लो० ५२ )। त्रवर्धस्यास्य पद्यस्य प्रथमार्थे यथोक्तशोधनं विना मध्यमार्थे लिङ्गसंख्या दुरुपपादा । तथाहि येय'मष्टाविशोक्तरं शतम्' इति संख्या श्रूयते सा कि लिङ्गानामुताङ्गली-नामिति विवार्यमाणे न लिङ्गानामित्यापातत आयाति । कथमिति चेद्व रसहस्तमवधीकृत्य वोडशाङ्गलादारभ्य वोडश-वोडशवर्धनेन नवैव लिङ्गानि भवेयुनं यथोक्तानि । नाष्यङ्गलीनाम् , यथोक्तसंख्याकाभिरङ्गलीभी रसहस्तानिष्यक्तेः । तस्माद्त्र कवित किन्द्र श्रमः कल्पनीय

### [ दारविक्रुनामानि ]

(१)मकरेन्दु च (२)मांलक्यं (३)पुष्पं (४)सिद्धार्थकं ततः । (४)दण्डारूयं (६)प्रोरवं (७)काम्यं (२)पुष्पकञ्च (६)फलोद्धवम् ॥६४॥

[ लिङ्गोचितवृक्षाः ]

श्रीपणीं शिशुकाशोकः शिरी(ष ? षः) खदिरोऽर्जुनः । चन्द(न ? नः) श्रीफलो निम्बो रक्तचन्दनवीर्यकौ ॥६५॥ कर्पूरो देवदारुश्च स्यन्दनः पारिजातकः । चम्पको मधुबृक्तश्च (हिताश्चागरुडः?हिन्तालश्चागुरुः) शुभः॥६६॥

[ बृक्षाणां लक्षणोद्धारः ]

निर्व (णा ?ः सु ) दृढा वृत्ता लिङ्गार्थे सौख्यदाय(कः ? काः) । यन्थिकोटरसंयु(का ?काञ्) शाखोदभू(ता ?तान् )

परित्यजेतु ॥ ६७ ॥

[ लिङ्गोचितानि गृहाणि ]

निलयं दारुलिङ्गानाम् इष्टकादारुजं शुभम्। शैलजं धातुलिङ्गानां स्वरूपं वाऽधिकं शुभम्॥६८॥

इति दारुजा(ती ? नि)।

[ शैछलिङ्गमानम् ]

एकहस्तादिमं लिङ्गं हस्तवृद्धिया नवान्तिकम्। शैललिङ्गस्य मानन्तु हस्त(हितं १ हीनं) न कारयेत् ॥६६॥

इति द्वितीयपादे गुद्धिः कृता । ततश्च षोडशाङ्गुळिछिङ्गमारभ्य एकैकाङ्गुळवर्धनाद रसहस्तं याविछिङ्गानि यथोक्तसंख्याकान्येव स्युरिति सर्वमनवद्यम् । 'आरसे'त्यादावाङ् मर्यादायाम् एकाङ्गुळोनरसहस्तान्तमित्यर्थः, एवमेवाष्टाविशोत्तरशतसंख्या स्यात् । मध्ये शुद्धिस्तु प्रास्ताविक्येव ।

- ६४। नवानां लिङ्गानां नामान्याह—मकरेन्द्र चेति।
- ६५ । लिङ्गनृक्षानाह—'श्रीपर्णी'त्यादि 'हिन्तालश्रागुरुः श्रुभः' (६६) इत्यन्तेन । 'स्यन्दन' इत्यत्र 'चन्दन' इति प्रामादिकः पाठो रूपमण्डने ( अ० ४, श्लो० ५६ ) ।
- ६९। शैलिक्समानमाह-एकेति। एकद्दस्ततो नवहस्तान्तं शैललिङ्गं कुर्यात्।

# हस्तादिपादवृद्धचा च (भयितं ? त्रयित्रं)शत् क्रमेण वै । लिङ्गानि (न च ? नव) हस्तान्तं—

७० । पूर्वोक्तानां नवानां लिङ्गानां निर्माणक्रमेण त्रयिक्षंशस्त्रमाह — इस्तादीति । 'इस्तहीनं न कारयेदि'त्युक्तत्वादेकइस्तमारभ्य एकइस्तं सपादहस्तं सार्द्धहस्तं पादोनद्विहस्त-मित्यादिक्रमेण पादशो वर्द्धितानि लिङ्गानि नवहस्तं यावत् त्रयिक्षंशत्संल्यंकानि भवन्तीत्यर्थः ।

रूपमण्डने-

इस्तादि नवहस्तान्तं शैछं छिङ्गं विधीयते । इस्तवृद्धया नवैव स्युर्मध्ये वृद्धिर्यहच्छया ॥ ( अ० ४, स्रो० ५३ )

इति इस्तादिनवहस्तान्तं लिङ्गमानं नियम्य या चेह पादवृद्धिरुक्ता तत्रौदासीन्येन याद्दिक्छकवृद्धि-स्तत्र प्रतिपादितेति ज्ञेयम् । शिल्परत्ने पुनः—

> (सप्त १ एक)हस्तोचमारभ्य पादवृद्धा तु पूर्ववत् । श्रेष्ठानि नवलिङ्गानां त्रयस्त्रिंशहुदाहृतम् ॥

( उ० अ० २, छो० २४-२५ )

इत्यनेन प्रकृता पादवृद्धिः समर्थिता दश्यते ।

छिङ्गमानं तावत् नवधा भवेत् । तथाच-

लिङ्गं गर्भगृह(१)द्वार(२) स्तम्भा(३)धिष्ठान(४)किष्कुभिः (९) । ताल(६)मानाङ्गुलै(७)श्चापि तथा मात्राङ्गुलै(८)रिप ॥ यजमानोच्चमानेन (९) चैनं नचनिधं स्मृतम् ॥ इति ।

( शिल्प० ड० झ० २, स्रो० १३)।

कचित् सप्तधेत्यपि । तथाच-

गर्भगेहप्रमाणञ्ज द्वारमानं तथैव च । स्तम्भञ्ज कालमानञ्ज इस्ततालाङ्गुलं तथा ॥

लिङ्गमानं ध्रुवं सप्तः । (काश्यप० अ० ४९, श्लो० ६९-७०)
इति । इह तु त्रिधा लिङ्गमानमुक्तम् । तत्र मानाङ्ग्लेन पूर्वमुक्तं प्रासादगर्भमानाभ्यामिदानीमुन्यते । प्रासादमानेन लिङ्गमानकथनस्यायमभिप्रायः—एवं हि तन्त्रयुक्त्या लिङ्गमानं
लिङ्गोचितप्रासादमानञ्जोक्तं भवतीति । तदुक्तं मात्स्ये—

प्रासादस्य प्रसाणेन लिङ्गमानं विधीयते । लिङ्गमानेन वा विद्यात् प्रासादं ग्रुभलक्षणम् ॥ इति । ( मत्स्य० अ० २६३, स्रो० २ )। [ शैछछिङ्गनामामि ]

(१)श्रीभवं (२)(नु १तू)द्भवं (३)भवम् ॥७०॥

(४)भयहृत् (४)पाशहरणं (६)पापहस्तेज उच्यते ।
ततः परं (७)महातेजा (२)परापर(६)म(खे १ हे)श्वरम् ॥७१॥
(१० शिखरञ्च (११)शिवं (१२)शान्तं (१३)मनोह्नादकरं ततः ।
(१४)रुद्रतेजः (१४)सदात्मज्ञं (१६)वामदेव (१७)मघोरे(१२)श्वरम् ॥७२॥
(१६)तत्पुरुषं (२०)तथेशानं (२१)मृत्युञ्जय(२२)विजयक्रमात् ।
(२३)किरणान्त(२४)महोरास्त्रं (२४)श्रीकण्ठं (२६)मुनिवर्धनम् ॥७३॥
(२०)पुण्डरीकं (२२)सुवक्ताख्यम् (२६)उमातेजं (३०)विश्वेश्वरम् ।
(३१)त्रिनेतं (३२)ज्यम्बकं चैव (३३)महाकालञ्च नामतः ॥७४॥

[ प्रासादमानेन लिङ्गमानम् ]

हस्तमानं भवेछिङ्गं वेदहस्ते सुरालये।
(ये १ ज्ये)ष्ठलिङ्गन्तु (वेदेशं १ वेदांशे) षट्त्रिंशे नवहस्तकम्॥७५॥
पञ्चादिभूतवेदा(न्तं १ न्ते) प्रासादे हस्तसंख्यया।
मध्यमं पञ्चमांशेन हस्तादिनवहस्तकम्॥७६॥
रित्यादि(१)युगलं चान्ते हस्तसंख्या शिवालये।
पडंशेन प्रकर्त्तव्यं हस्तादि (भव १नव)हस्तकम् ॥७७॥

७६ । प्रासादमानस्याविधमाह—पञ्चादीति । पञ्चसंख्याया आदिः पञ्चादिः चतुः-संख्येत्यर्थः । तथा च चतुर्हस्ततो भूतवेदान्ते पञ्चचत्वारिशद्धस्तमिते प्रासादे हस्तसंख्यया लिङ्गं स्थाप्यमित्यर्थः । 'हस्तमानं भवेलिङ्गम्' इत्युक्तत्वादेवमनार्जवेन व्याख्यातम् ।

(रित्यादियुगल'मित्ययं दुर्ग्रहार्थः पाठः। यञ्च समानतन्त्रे रूपमण्डने 'कृत्वा द्वियुगलम्' (अ० ४, श्को० ६२ ) इति पाठः सोऽपि दुर्ज्ञेयप्रकृतीपयोग इत्युपेक्षितः।
 'अतिकोमलमेकतोऽन्यतः सरसाम्भोहहबन्तकर्कशम्'।

कनि(ष्टा ये १ ष्टज्ये१)ष्टलिङ्गेषु मध्यमामध्यमेषु च। प्रासा(द१दाः)कन्यसे (यष्टां १ज्येष्टाः) सीमा-(न १मान)मिदं स्मृतम् ॥७८॥

[ गर्भगेष्ठमानेन लिक्सानम ]

गर्भे पञ्चांशके ज्यंशे (न्यष्टे १ज्येष्ट)लिङ्गन्त मध्यमम् । नवांशे पञ्चभागे (स्याद्धर्मार्थं १स्याद्गर्भार्धं) कन्यसोदयम्॥७६॥ धातुजे रत्नजे चैव शम्भुबाणे च (दारुणे ? दारवे)। ग्रहं न्यूनाधिकं प्रोक्तं वक्त्रलिङ्गे(षु १च) पार्थिवे ॥८०॥

७९। इदानीं गर्भगेहमानेन लिङ्गमानमाह—गर्भ इति । पञ्चभागीकृतस्य गर्भगेहस्य श्र्यंभेन परिमितं लिङ्गं ज्येष्टं भवेत्, एवं नवधा कृतस्य तस्य पञ्चांत्रोन मध्यमम्, द्विधा कृतस्य व तस्यार्द्धेन कनिष्टमित्यर्थः । मातुस्ये-

> भागार्धेन तु यहिङ्गं कार्यं तदिह शस्यते। पञ्चभागविभक्तेषु त्रिभागो ज्येष्ठ उच्यते। भाजिते नवधा गर्भे मध्यमं पाञ्चभागिकम् ॥

इति ( अ० २६३, छो० ७-८ )

गर्भगृहस्वरूपमाह समराङ्गणसूत्रधारे—

शालानां यत् पुनर्मध्यं वापी पुष्करिणी व सा । संख्या ( चा ? सा )पि यस्य स्थात् तदु गर्भगृहमुच्यते ॥ इति । (अ०१८, श्लो०२०)।

तन्मानन्तु-

प्रासादस्य त्रिभागैकं सप्तभागानलांशकम् । विशेषादु गर्भगेहस्य विस्तारं प्राह् काश्यपः ॥ इति ।

( शिल्प॰ पूर्व॰ अ॰ २१, स्रो॰ ५ )।

८०। यथोक्तमानस्य कचिद्र विपर्ययोऽपि भवतीत्याह—वक्तिक्षेत्रे चेति। पार्थिवे वक्त्र्लिङ्गे इति सम्बन्धः । वक्त्र्लिङ्गं लिङ्गविशेषः, मुखलिङ्गमित्यस्य नामान्तरम् । तत्स्वरूपं शिल्परते उत्तरभागे तृतीयाध्याये द्रष्ट्रव्यम् । शम्भुवाणे इति शम्भौ वाणे चेत्यर्थः ।

[ लिङ्गविस्तारः ]

मृहारुलोहरों (लं वाश्लानां) दैर्घ्यं भक्ते (दिनांशकेश्जिनांशकैः)। कुर्यात् षट्सार्धसप्तांशनवांशे विस्त(रश्रं) क्रमात् ॥८१॥ (विषकंशविष्कम्भं) नव(नागंश्भागं) तु सार्द्धमष्ट पितामहः। नारायणोऽष्टभिज्ञें(योश्यः) सप्तसार्थं महेश्वरः॥८२॥

८१-८२। इदानीं लिङ्गस्य विस्तारं ब्रह्मादिभागविभागञ्च युग्मकेनाऽऽह—मृद्दार्विति। मृदादिलिङ्गानां दैर्घ्यं जिनांशकेश्चतुर्विशत्येक्ष्यर्थः, भक्ते पट्सार्धादिना विस्तरं कुर्यादित्यर्थः। यद्वा विष्कम्भनवभागं गर्भगेद्दविष्कम्भस्य नवमांशिमतं विस्तरं कुर्यादित्यर्थः। अन्नोद्दिश्चनां मृदादीनां चतुर्णां पट्सार्धेत्यादिभिञ्चतुर्भिरनुदेशाद यथासंख्येनान्चयो बोध्यः। विषमफल्लमिप तुल्यप्रकारं विभागवचनं शिल्परत्ने—

आयामे दलिते दिवाकरयुजाऽभीष्टेऽष्टभिर्विस्तृतिः

\* \* \* \* \* \* \* पञ्चांशैरपि गर्भगेद्दनवसांशेनापि सा स्मर्थते॥

( उ० अ० २, श्लो० ६७ )।

म्ह्यादिभागमाह—सार्द्धमष्टेति। अन्नापि जिनांशकैर्भक्ते इत्येव। सप्तसार्द्धमिति सार्द्ध-सप्तत्यर्थः। अन्नापि फलविसंवाद्यपि संवादि प्रमाणं तन्नैव—

> िक् सर्वसमं समोन्मितिविभक्तांशत्रयं तत् पुनः स्वायत्या सम-नाहकं यदि समांशं चाथ वृद्धुम्तरम् । भक्ते भानुयुजोच्छ्रयेऽदि(७)वद्ध(८)नन्दां(९)शैस्तु मूलादिषू-पेतं दिग्दिलते त्रिलोकयुगसंख्यातैस्तथेशाधिकम् ॥

> > (शिल्प० ड० अ० २ छो० ६६)

अस्यायमर्थः — लिङ्गस्य उच्छ्राये भानुयुजा रिवद्वयेन चतुर्विश्वात्येत्यर्थः, भक्ते क्रमेण अदिवस्य नन्दांशैः सप्ताष्टनविभरंशैर्म् लादिष्ठ मूलमध्योध्वभागेषु उपेतं पूर्वार्धिवशेषणविशिष्टं लिङ्गम् ईशाधिकं शिवभागाधिकं भवेदित्यर्थः । पक्षान्तरमाह — दिग्दलिते इति । दिशा दशभिर्दलिते विभाजिते उच्छ्राये इत्येव, त्रिलोकयुगसंख्यातैः यथाकमं त्रिभिक्षिभिक्षतुर्भिक्षांशैर्म् लादिषु उपेतम् ईशाधिकञ्च सत् लिङ्गं तथा पूर्वोक्तवदेव भवेदित्यर्थः ।

#### [ लिङ्गस्य ब्रह्मादिभागाः ]

ब्रह्मांशश्चतुरस्रो (वो१८धो) मध्येऽष्टास्त्रस्तु वैष्णवः । पृजाभागः सुवृत्तः स्यात् पीठोध्वं शङ्करस्य च ॥८३॥

[ नागरलिङ्गानि ]

गर्भा(र्थं?र्धं) कन्यसं श्रेष्ठं पञ्च(त्रिं?त्र्यं)शं शिवालयम् । भवन्ति नव लिङ्गानि तयोर्मध्येऽष्ट(भागिके?भाजिते) ॥८४॥ श्रेष्ठमध्यकिनष्ठानि त्रित्तिभेदानि तानि हि । नागरे नागरस्यो(क्त?क्तं)मा(न?नं)लिङ्गस्य मन्दिरे ॥८४॥

अत्रेशभागोऽधिक इति दृश्यते प्रकृते तु ब्रह्मभागः, तस्य सार्धाष्टभागभाजित्वात् । तदत्रेशपदं ब्रह्मपरं वा स्यात् मूलपदम् ऊर्द्धपरं वेति तत्रभवन्तो निर्माणनिपुणा जातिशिल्पिनो निर्दिशन्त्विति । परमीशपदस्य ब्रह्मपरत्वेऽपि तस्य मूलभाक्त्वादाधिक्यमसम्भवमेव ।

८३ । ब्रह्मादिभागस्य देशं प्रकारञ्चाऽऽह—ब्रह्मांश इति । ब्रह्मांशश्चतुरस्रः समयतुष्कोणः, स च अधो विधेयः, वैष्णवः अष्टास्रः, स तु मध्ये कर्तव्यः, शङ्करस्य पूजाभागः छवृत्तः पीठोर्द्ध् ब्र स्यादिति योजना । तदेतदाह शिल्परल्ले—

> यथोचितातानवितानयुक्तां शिलां यथोक्तक्रमतोऽभिभज्य । मूलं युगाश्रं विदधीत मध्यमष्टाश्रकं वृत्तमयं परञ्च ॥

> > इति ( उ० अ० २, श्लो० ७७ )।

८४-८५। सम्प्रति लिङ्गस्य पूर्वोक्तं श्रेष्ठमध्यकनिष्ठत्वादिभेदग्रयमन् नागरादिप्रासादभेदेन लिङ्गमानमाह—गर्भार्धमिति। गर्भार्धं शिवालयं शिवलिङ्गं कन्यसं कनिष्ठम्, पञ्चग्र्यंशं गर्भपञ्चांशस्य ग्र्यंशं शिवलिङ्गं ज्येष्ठम् इति पूर्वोक्तानुवादः। प्रस्तुतमाह—भवन्तीति। तयोर्मध्ये ज्येष्ठ-किष्ठयोर्मध्ये नवांशीकृतस्य गर्भस्य पञ्चांशे इत्यर्थः, पूर्वं तस्यैव मध्यमत्वामिधानातः अष्ठभाजिते अष्टभिविभक्ते नव लिङ्गानि भवन्तिः, तानि च श्रेष्ठमध्यकनिष्ठानीति त्रित्रिभेदानि भवन्तीत्यर्थः। निगमयति—नागर इति। नागरे मन्दिरे नागरस्य लिङ्गस्य मानम् इत्युक्तम् । शिल्परक्षे 'नागरे' इत्यत्र 'वेशरे' इति लिखितं विलक्षणैश्वांशादिभिरयमेव प्रकारोऽभिहितः। तथाच—

अभिक्रत्यंशके (२६) गर्भे षोडशांशं तदुत्तमम् । त्रयोदशांशमधर्मं तयोर्मध्येऽष्टभाजिते ॥ नव लिङ्गानि सिध्यन्ति वेसरे तानि कल्पयेत् । ( उ० अ० २, स्टो० ६४-६५ )

### विकारांशे तदायामे भृत(भङ्गानिश्वेदाग्नि)विस्तरम्। (नयदं श्जयदं) पौष्टिकं सार्धकामकं नागरे विदुः॥८६॥

### [ द्राविडलिङ्गानि ]

गर्मे (त्रिसुप्रभागं १त्रिःसत्तभागे) तु दशां(श१शो) द्राविडेऽधमः । (ज्या१लयो)दशांश(के१कं) श्रेष्ठं (गर्भे १मध्ये)ऽष्टांशेन पूर्ववत् ॥८७॥ त्रिःसत्तांशे निजायामे षट्पश्चचतुरं(शतम् १शकम्) । जयदा( यि१दि) विशालं तु पूर्ववद् द्राविडे मतम् ॥ ८८॥

इति । काञ्चपशिल्पे पुनर्द्वारमानेनेयं कल्पना, परं तत्र नागरादिसंज्ञा नास्ति । तथाच तत्र द्वारमानमभिधाय—

> अधमोत्तमयोर्मध्ये वद्यभागविभाजिते । नवधा सकलोत्तुङ्गं द्वार ( मानं ? मानाद ) विधीयते ॥

इत्युक्तम् । एतत्तु वित्रम् , सर्वत्रैव मध्यमष्टभिर्विभज्य नव छिङ्गानि विहितानि, परं कथं तथाविधे भागे छिङ्गनवकोत्पत्तिर्भवेदिति शिल्पिन एव कल्पयितुं प्रभवेयुः ।

८६। नागरिलङ्गस्य विस्तारक्रमेण नामान्याह—विकारांश इति। तदायामे लिङ्गायामे विकारांशे जयदं पौष्टिकं सार्धकामकञ्च लिङ्गं यथाक्रमं भूतवेदामिविस्तरं पञ्चचतुरूत्र्यंशविशालं विदुः। पञ्चांशविस्तृतं जयदम्, चतुरंशविस्तृतं पौष्टिकम्, त्र्यंशविस्तृतं सार्द्धकामकम् इति मिष्कर्षः। शिल्परले (उ० भा० अ० २, श्लो० ६३) पुनः 'सार्घकामिकमि'ति तृतीयं नाम द्राविद्दे प्रासादे एषां स्थानञ्चोक्तम्।

अत्र विकारपदेन षोडश प्रकृतिविकारा उच्यन्ते, काश्यपशिलपे-

अथोदये कलांत्रे तु पञ्चांशं स्वस्तिकं भवेत् ।

वेदांशं पौष्टिकं रूयातं गुणांशं जयदं भवेत् ॥ (अ० ४९, श्लो० ९१)

इति यथोक्तांशस्य कलाशब्देनोलेखात् । अत्रापि नाम्नां भेदः पौर्वापर्यविपर्ययश्च द्रष्टव्यौ ।

- ८७। द्राविडप्रासादे लिङ्गायामविस्तारौ वक्तुअंशविभागमाह—गर्भ इति। द्राविडे प्रासादे त्रिःससभागे एकविंशतिभागे कृते दशांशोऽधमः त्रयोदशांशकं श्रेष्ठं भवति। मध्येऽष्टांशे-नेति पूर्ववत् नागरे इव तयोर्मध्ये अष्टांशेन विभक्ते नवलिङ्गानि भवन्तीत्यर्थः।
- ८८। सम्प्रति विस्तारमाइ—िन्नःसष्ठांश इति। निजायाम इति लिङ्गदैर्घ्ये। षट्पञ्च-चतुरंशकं विशालं विस्तारं कुर्यादिति शेषः। जयदादीति क्रमेण तेषामंशानां पूर्ववत् जयदादि-संज्ञा स्यादित्यर्थः।

[ वेशरिङ्गानि ]

## वेशरे पञ्चपञ्चांशे गर्भाकारे विमानके । त्रयोदशांशकं हीने श्रेष्टं कुर्याद् विचक्तणः ॥८६॥

[ लिङ्गप्रासादोचितनक्षत्रानयनम् ]

उत्सेधाष्टगुणे सप्तविंशभिर्हरणे ततः। शेषमश्वयुजा(ध्यंश्यं) तु

काश्यपे-

छिङ्गोचे हिर्नवांशे तु रसभृतयुगांशके । गुणांशे शान्तिकादिः स्याद द्राविष्ठे च चतुर्विधम् ॥ (अ० ४९, ऋो० ९३)

इति द्विर्मवांश इति चतुर्विधमिति च प्रकृतादु भिद्येते ।

८९। वेशरलिङ्गमाह—वेशर इति । प्रमाद्बहुलोऽयं पाठः ।

शिल्परले—

पञ्चपञ्चांशके दैथ्यें वस्रसम्बद्धंशकैः । विस्तारं वेशरे विद्यात् पूर्ववज्जयदादिकम् ॥ इति ( उ० अ० २, श्लो० ६५ )

काश्यपशिल्पे-

वेशरे लिङ्गतुङ्गे तु विंशत्यंशविभाजिते । अष्ट वा सप्तवट्पञ्चभागेव्यांसं प्रकल्पितम् ॥ ( अ० ४९, ऋो० ९४ )

इति चैकार्थबोधकं पद्यद्वयम्।

९०। प्रसङ्गात् प्रासादस्य लिङ्गस्य च नक्षत्रादीनि वक्तुमादी नक्षत्रमाह—उत्सेषाष्टगुणे इति। एतानि च शिल्परतादी आयादिरिति नाम्ना व्यपदिश्यन्ते। शुभानाम् एतेषामति-प्राशस्त्यमाह समराङ्गणसूत्रधारे—

आयो व्ययश्च योनि( त्वं १ श्च ) ताराश्च भवनांशकम् ।
गृहनामेति चिन्त्यानि करणानि गृहस्य षट् ।
ग्रिमिः शुभैः शुभं वेश्म द्वाभ्यामेकेन चाशुभम् ॥
करणैश्चतुराद्येस्तु शुभैरतिशुभं भवेत् ॥ (अ० २६, श्लो० ४९—५१)

इति । इह गृहनाम वर्जयित्वाऽन्येषां पञ्चानां लक्षणानि लिखितानि ।

सम्प्रति व्याख्यायते । कर्तव्यस्य प्रासादस्य लिङ्गस्य वा भाविते उत्सेधे उन्नतिमाने अष्टिमिगुंणिते सप्तविंशत्या हते च अवशिष्टसंख्यया नक्षत्रं जानीयादिति निष्कर्षः । अश्वयुजाब-

#### [तस्कराचंशानयनम्]

नक्त(त्रअ१त्रे च) चतुर्गुणे ॥६०॥

नवभिर्हरणे (षष्टमश्यकं १शेषमंशकं) तस्क(रं ति १रादि)कम् । भुक्तिमुक्तिधनं (राज्ञा षडं का १ राजा षण्डञ्चाभयकं) वियत् । तस्करं (विषखण्डन्तु १वियत् षण्डन्तु)

निन्दितञ्च सुपाठ(के?कैः) ॥६१॥

मिति अश्विन्यादिनक्षत्रम् । श्रेषसंख्यया नक्षत्रज्ञानञ्च —यथोक्तगुणहरणाभ्यामेकस्मिन्नवशिष्टे अश्विनी, द्वयोर्भरणी त्रिषु कृत्तिकेति क्रमेण । इयमेव रीतिः काश्यपे । तथाच—

\* \* \* अंशमष्टगुणीकृते।

सप्ति विश्वतिह्रच्छेषमश्चिन्यादिक(कं?)सम्भवेत् ॥ ( अ० ५०, श्चो० ५१ ) इति । समराङ्गणसूत्रधारे तु प्रकारान्तरेण नक्षत्रानयनमुपदिष्टम् । तत्र हि सप्तिविंशतिर्नश्चत्राणि जन्मसम्पदादिसंज्ञ्या नवधा विभक्तानि ; अत एव तत्र हरणमपि नवभिः कृतम् । तथाच—

> गणयेत् स्वामिनक्षत्राद्ध यावत् स्याद्ध भवनस्य भम् । नवभिर्माजिते तस्मिन् शेषं तारा प्रकीर्त्तिता ॥

> > ( समराङ्गण० अ० २६, श्लो० ४०-४१ ),

एवमेव शिल्परतेऽपि ( पूर्व० अ० १५, श्लो० १३-१४ ) । अयमेव हि प्रकारः साधीयान्, एक प्रयासेनैव नक्षत्राणां तच्छुभाद्युभानाञ्चाधिगमकत्वात् ।

९१। अंशानयनप्रकारमाह—नक्षत्रे चेति। नक्षत्रे नक्षत्रमाने चतुर्गुणे चतुर्भिर्गुणिते नवभिर्द्धते विभाजिते च शेषमंशकं भवेत्। तेषां संज्ञामाह—तस्करमिति।

'युगबृद्धा नवे हासे त्वंशकं तस्करादयः' (अ० ४९, श्लो० १०३) इति काश्यपे यथोक्तावेव गुणहारौ । परमस्ति नाम्नि विप्रतिपत्तिः । तथाच—

तस्करं भक्तिशक्तिश्च वमं राजञ्च वण्डकम् ।

अभयं धनमृणज्ञैव नवांशकमुदाहृतम् ॥ (अ० ५०, श्लो० ६१) इति । एवं शिल्परलेऽपि (पूर्व० अ० १५, श्लो० २७-२८) नामभेदो विद्यते । नवता तु प्राचीनैव । समराङ्गणसूत्रधारे पुनर्गृणहारयोनोम्नि संख्यायां च विप्रतिपत्तिः । तथाच—

> भ्ययं क्षेत्रफले क्षिप्तवा गृहनामाक्षराणि व । भागं त्रिभिर्ह रेत्तत्र यच्छेषं सोऽंशको अवेत् ॥ इन्द्रो यमत्र राजा व त्रयो नामभिरंशकाः । स्वनामतुस्यफलदा विज्ञातन्याद्वयोऽपि च ॥ (अ० २६, श्को० ३७-४०)

### [ धनर्णयोन्यानयनम् ]

## उत्तुङ्गे वसुनन्दाग्निगुणेऽष्ट(काशिमर्ह ? काष्टिमर्ह्ह )ते । शेषं धनमृणञ्जैव(योजितं ? योनित्वं)स्याद् यथाक्रमम्। धना(दिक?धिक)मृणज्ञीणं मानं तत् सम्प(दा?दां) पद्म्॥६२॥

अस्ति चैषामंशानां करणपट्के प्राधान्यद्योतको हृद्यः प्रशंसाचादोऽपि तत्रैव-

चतुर (ङ्गो ? ङ्गे) यथा (मन्त्रो ? मन्त्री) मुख्यो छन्ने नवांशकः । तथा गृहादिषु प्रोक्तं मुख्यत्वेनांशकत्रयम् ॥ इति ।

(अ० २६, इलो० ३८-३९)

अंशेषु निन्दितानंशानाह—तस्करमिति । 'निन्दितं वास्तुपाठकैः' इति शिल्परन्ने (पूर्व० अ० १५, २ळो० २८) पाठरत्नम् ।

९२। सम्प्रत्येकोपक्रमेण धनर्णयोनीनामानयनप्रकारमाह त्रिभिः पादैः—उत्तुङ्ग इति। प्रासादस्य लिङ्गस्य वा उत्तुङ्गे औन्नत्ये औन्नत्यपरिमापके हस्तादावित्यर्थः, वस्रना अष्टभिः नन्देन नविमः अग्निना त्रिभिन्न गुणे गुणिते, अष्टकाष्टभिरिति—अष्ट च कः स्यौंऽर्थाद द्वाद्श च अष्ट चेति अष्टकाष्ट तैः अष्टकाष्टभिः अष्टभिद्वाद्शिमरप्टभिन्न हते विभाजिते यथाक्रमं धनम् ऋणं योनित्वन्न स्यात्, तथाच—अष्टभिर्गुणिते अष्टभिर्ह्वतेऽविष्टं धनम्, नविभर्गुणिते द्वादशिम्ह्वतेऽविष्टं ऋणम्, त्रिभिर्गुणितेऽष्टभिर्ह्वतेऽविष्टं योनित्वमिति निष्कर्षः।

अत्र श्लोके गुणनसंख्यास्तिस्नः स्पष्टत उपलभ्यन्ते 'वस्ननन्दामी'त्यनेन ; हरणसंख्या स्वस्पष्टेति गुणनसंख्यासाम्यपर्यालोचनया 'अष्टकाष्टिभी'रिति पाठं परिकल्प्य अष्टभिद्वांद्वाभिरष्ट-भिरिति कष्टेन कल्पितोऽर्थः, ततश्चैतद्वभागफलानां त्रित्वात् संख्येयानामपि त्रित्वमावश्यकमिति बुद्ध्या, 'यथाक्रम'पदोपात्तकमान्यथानुपपत्त्या 'योजित'पदस्यानर्थक्यानुसन्धानेन च 'योनित्व'-मिति पाठः श्चुद्धत्वेन कल्पितः। यद्यपि 'योनिश्चे'त्येव पाठः साधीयान् सथाऽपि ययाशोधित-मेवान्यत्रोपल्क्ष्या अक्षरसाम्यभूम्ना च तथा कल्पितम्।

इदमत्र द्रष्टव्यम्—योनिः यथोक्तगुणहाराभ्यामेव सर्वन्नाऽऽनीता। आभिः संख्याभि-र्धनर्णयोरानयनन्त्वन्यत्र नोपछभ्यते। तथाच शिल्परत्ने—

> अष्टाहते रन्ध्रहतेऽथ शेषस्त्वायोऽथवाऽस्रापि तिथिस्तु तिथ्या । मागे नवध्ने व्यय एव हिग्मिर्भवेदिदं देशवशात् प्रवेश्यः ॥

( पूर्व० भा० अ० १५, रखो० ३१ )

इति । एवमन्न क्षष्टाभिर्गु जिते नवभिर्ह ते आयः, नवभिर्गु जिते दशमिर्ह ते व्यय इति कल्पितम् ।

### [ सूर्यादिवारानयनम् ]

### तुङ्गं नवगुणं कृत्वा सप्तभिः चपयेत्ततः। शेषं सूर्योदि(नारं?वारः) स्यात् कूरास्तत्र विवर्जिताः ॥६३॥

काश्यपे-

\* \* \* तुङ्गं हस्ताष्टवृद्धिदम् ।
 नामिस्तु निविशेषमायामिन्युच्यते बुधैः । इत्येकत्र ।

( अ० २५, इलो० ४-५ )

अत्र द्वितीयार्धे—'नाडिभिस्त्निते शेषमायमित्युच्यते बुधैरि'ति स्यात् । अन्यत्र च— अनले गुणिते चाष्टहते योनिरुदाहता । अष्टभिर्विधिते भानुहते त्वायमुदाहतम् ॥

अष्टभिर्विधिते भानुहते त्वायमुदाहतम् ॥ नवभिर्गु णिते नाडीहते शेषमृणं भवेत् ।

(काश्यप॰ अ॰ ४९, इलो॰ १०२-१०३)

इति यथोक्तसंख्यया गुणमभिधाय भानुहते आयमाह, यत्र प्रकृते अष्टहरणमुक्तं यत्र च प्रकृते भानुहरणमुच्यते, तत्र ऋणे त्वयं नवभिर्हरणमाह, गुणनन्तु प्रकृतवदेव। तदन्यत्र च पूर्वोदाहृतवदेव आययोन्यादिकमभिधाय—

> नविभर्गु णिते त्वं (श ? शे) राशिभिह्नांसयेत्ततः । शेषं व्ययमिति ख्यातम् \* \* \*।

> > (काश्यप० अ० ५०, रलो० ५०-५१)

इति प्रकृतवदेव द्वादशभिर्हरणेन व्ययानयनं दृश्यते । तदत्र व्ययो धनं वा ऋणं वेति शिल्पिभ-रनुसन्धेयम् । मात्स्येऽपि अष्टाभिर्भाजिते आयव्ययाबाह । तथाच—

'व्यासेन गुणिते देर्ध्ये अष्टाभिन्नें हृते तथा। यच्छेषमा( यतं १ यं तं )विन्वात्' इत्यायम-भिधाय—'अष्टाभिर्माजिते ऋक्षे यः शेषः स व्ययो मतः'

( अ० २५७, क्लो० १५-१६, २१ ) इति व्ययमाह ।

धनर्णयोहेँयोपादेयत्वमाह—धनाधिकमिति । धनमधिकं यन्नेति, ऋणं श्लीणं यन्नेति च विष्रहृद्धयम् , शेषं छगमम् । 'आयाधिक्यं व्ययं श्लीणं सम्पदामास्पदं सदे'ति काश्यपे (अ० ४९, श्लो० १०४) । इदमत्र दृष्टव्यम्—वछिमर्गुणिता तैरैव च भाजिता संख्या विकार-मननुभवन्त्येव स्वस्वरूपेणावितिष्ठते इत्यफलाऽनिष्ठफला वा ग्रन्थक्रतश्चेष्टेत्यवगच्छामः ।

९३। वारानयनमाह—तुङ्गमिति। स्पष्टम्। एवमेव शिल्परत्न(पूर्व० भा० अ० १५, रछो० ३३) काश्यपशिल्पयोः (अ० २५, रछो० ३। अ० ४९, श्छो० १०१। अ० ५०, रछो० ५३)।

#### [ तिथ्यानयनम् ]

तुङ्गमष्टगुणं कृत्वा तिथिभि(हरणोज्ञतः ? हरणात्ततः)। शेषञ्ज तिथयः सम्यग् रिक्तापर्व(विजिता ? विवर्जिताः)॥६४॥ [प्रशस्तिचिह्नम्]

पद्मं शङ्खं ध्वजं छत्रं खड्ग(ः?)स्वस्तिकचामरे । वज्रं (दगेध्वं?दण्डार्ध)चन्द्रौ च(क्रमस्त्याप्यटकः ? चक्रमत्स्यौ घटः) शुभाः ॥ ६५ ॥ सौख्यदं चिह्नमित्या(च?द्य)मावत्तो दिन्नणे हि यः । रक्तश्वेतपीतकृष्णरे(षो?्खा) वर्णसुसौख्यदा ॥ ६६ ॥

पूजायामे कलांशे तु लिङ्गं चिह्नं दशांशकैः। पीठस्योद्धं द्विभागेन रे(षा?खा) कार्या प्रदक्तिणे॥ ६७॥

ि लिङ्गे रेखाकरणम् ]

(सत्रश्वता)भमष्टमांशे तु सार्ध(प्यंशंश्दंचशे)(षडङ्गकोश्षदंशके)। त्रपुषामं विस्तरार्धे (कुकुटाङ्गं ? कुकुटाण्डं) शिरो मतम् ॥६८॥ विभागे लिङ्गविस्तारे चैकांशेनार्धचन्द्रकम्। सार्धत्र्यंशेन तुल्यं स्यादष्टांशे बुद्बुदाकु(तिःशित)॥ ६६॥

९५। लिङ्गे प्रशस्तानि चिह्नान्याह—पद्ममिति। स्पष्टम्।

९६ । रेखामाह—पूजायाम इति । पूजायामे शिवांशे पोडशमिर्विभक्ते दशिमरशैर्छिङ्गे चिह्नियतव्यम् । पीठस्य ऊर्द्वृद्धिभागेन प्रदक्षिणे रेखा कार्येत्यन्वयः । द्वितीयार्धे प्रथमार्ध-स्यैवानुचाद इति मन्यामहे ।

९८। सम्प्रति लिङ्गस्य शिरोवर्तनम् अंग्रवशेन तस्य संज्ञाश्राऽऽह द्वाभ्याम्—छन्नाममिति। त्रिभागीकृतस्य लिङ्गस्य ऊर्द्धभागः शिवांश इत्युक्तम् , शिवांशं पुनिश्चिया विभज्य लब्ध अर्ध्वनागो मुखम् , तत्र वर्तनं भवेदिति वस्तुस्थितिः। वर्त्तनमिति वृत्तिक्रयामाह, यथा अर्द्धचन्द्राद्याकारः सम्पद्यते।

शिरोभागे अष्टमांशे अष्टांशे अष्टभिरंशीकृते इत्यर्थः, सार्बह्यंशे छन्नामं वर्डशे त्रपुषामं वर्त्तनं भवेत् । त्रपुषाममिति त्रपुषामसहशमित्यर्थः, त्रपुषं फळविशेषः यस्य 'शशा' इति ख्यातिर्वङ्गेषु ;

[ दुष्टिङ्गलक्षणम् ]

उद्धिधोमध्यहीनं यिछङ्गं नाशकरं भवेत् । दीर्घं वा सन्धिरे(षा?्खा)भिर्धुक्तं काकपदा(दिवें?दिकेः)॥१००॥

एकद्विज्यङ्गुला वृद्धिर्हानिरायादिशुद्धये।
मात्रादि स्फाटिकं लिङ्गं यावदेकादशाङ्गुलम्।।१०१॥
इति दाह्यानि स्फाटिकानि (व)।

[ अथ बाणिळङ्कानि ] [ तत्र ळिङ्कोतुपत्तिस्थानानि ]

कुरुत्तेत्रे च लिङ्गानि सरस्वत्यां तथा पुनः। वाराणस्यां प्रयागे तु गङ्गायाः सङ्गमेषु च॥ १०२॥ यानि वै नर्मदायाश्च श्रन्तर्वेदे च सङ्गमे। केदारे च प्रभासे च बाणलिङ्गं सुखावहम्॥ १०३॥

विस्तरार्द्धे कक्कुटाण्डं त्रिभागैकभागे अर्द्धचन्द्रकम् अष्टांशीकृतस्य सार्द्धत्र्यंशेन तुल्यं बुद्धदाकृति शिरः स्यादित्यर्थः । एवं पञ्चथा वर्त्तनं भवेत् । तथाच शिल्परत्ने—

> छत्रामं त्रपुषाकारं कक्कुटाण्डनिमं तथा । अर्द्धेन्दुसदृशं चाथ बुदुदामन्तु पञ्चमम् ॥ सर्वेषामपि छिङ्गानां शिरसो वर्त्तनकमम् । इति ।

> > ( उ० अ० २, इलो० ११६-११७ )।

१०० । सम्प्रति दुष्टलिङ्गान्याह—ऊर्द्धाधोमध्यहीनमिति । प्रन्थान्तरेऽस्य 'लक्षणोद्धार' इति शिरोनाम दृश्यते । तस्य च वर्जनीयत्वमाह—

'शिरसो वर्त्त नोपेतं लक्षणोद्धारवर्जितम्' इति

(काश्यप॰ अ॰ ४९, इलो॰ १४)।

एतच स्फारिकादिलिङ्गविषयमिति सम्भान्यते, तत्रैवैतेषां दोषाणां दृष्टत्वात् । तथाच शिल्यस्त्रे रत्नदोषमधिकृत्य—

रेखा बिन्दुः कलङ्कश्च काकाङ् विक्षतधूलयः । तुषारत्रासरन्ध्राणि यत्नादु रत्नेषु वर्जयेत् । इति ।

( उ॰ भा॰ अ॰ १, इली॰ ३५-३६ )।

[ बाणिळङ्गपरीक्षा ]

त्रिपञ्च(नारं?वारं) यस्यैव तुलासाम्यं (जनायते?न जायते) तदा बाणं समाख्यातं शेषं पाषाणसम्भवम् ॥ १०४॥

[ वर्ज्यबाणिक्यानि ]

स्थूलं वरश्च दीर्घश्च (स्फटिकं ? स्फटितं) (छिन्न?छिद्र)संयुतम् । बिन्दुयुक्तश्च शूलाग्रं कृष्णश्च (विश्चि)पिटं तथा ॥ १०५ ॥ (वक्त्र?वक्र)श्च मध्यहीनश्च बहुवर्णश्च यद् भवेत् । वर्जयेन्मितमाँ छिङ्गं सर्वदोषकरं यतः ॥ १०६ ॥

[ कवित् पाषाणस्यापि पूज्यत्वम् ]

महानदीसमुद्भृतं सिद्धन्नेबादिसम्भवम् । पाषाणं परया भक्त्या लिङ्गवत् पूजयेत् सदा ॥ १०७॥

[ यथातथावस्थितस्यापि बाणस्य प्राशस्त्यम् ] पुष्पपीठमपीठं वा मन्त्रसंस्कारवर्जितम् । भुक्तिमुक्तिकरं बाणं सर्वप्रासादपीठकम् ॥ १०८ ॥

[ भोगदबाणलक्षणम् ]

ऊर्द्धस्थूलं कृशं चाधो यदा लिङ्गं निवेशयेत्। तदा भोगं विजानीयात् पुलपौ(त्रा१त्र)श्च वर्धते ॥ १०६॥

१०४। बाणलिङ्गपरीक्षामाह—त्रिपञ्चवारमिति। यस्यैवेत्येवकारो भिन्नकमे। यस्य त्रिपञ्चवारं पञ्चद्शवारम् एव तुलासाम्यं न जायते प्रतिवारमेव मानं भिग्नते इत्यर्थः, तदा बाणं बाणलिङ्गं समाख्यातं कथितं मुनिभिरिति शेषः ; 'अमेयः खलु भगवानि'ति भावः।

१०७। महानदीति। रूपमण्डने (अ०४, इलो०७८) 'ग्रन्थान्तरे' **इत्युपक्रम्यायं** इलोकः पठितः। लिङ्गवदिति बाणवदित्यर्थः, तस्यैव प्रस्तावात्।

१०८। पुष्पपीठिमिति। प्राणतोषणीधतवीरिमत्रोदयेऽयं इलोकः 'पुष्पपीठ'मित्यन्न 'तत् सपीठ'मिति, भुक्तिमुक्तिकरिमत्यत्र 'सिद्धिमुक्तिपद'मिति 'पीठक'मित्यत्र 'पीठग'मिति च विपरिवर्त्तनेनोपलभ्यते। एवमन्यान्यपि लक्षणानि पौराणिकान्येवेति द्रष्टन्यम्।

उद्धृक्तशं यदा लिङ्गं स्थूलं चाधो निवेशयेत्। तदा (भु १ मु)क्तिं विजानीयात् संसा(रस्थिति १ रोच्छित्ति)कारणम्॥ ११०॥

[ सर्वावस्थास्वपि बाणस्य पूज्यत्वम् ]

ह्नस्वं दीर्घं (कृश्कृशं)स्थूलं षण्डं कुञ्जञ्च वामनम्। ज्य(स्तंश्न्न-)पीठं चतुरस्नं स्थूलाग्रं चक्रसंयुतम्॥ १११॥ रे(षाश्वा)कीलकसंयुक्तं सुवर्णं च निवर्णकम्। रक्तं कृष्णं तथा श्यामं पीतं शुक्कं च पाण्डुरम्॥ ११२॥ सदोषगुणसंयुक्तं बाणं पूज्यञ्च नित्यशः। बलाह्यच्मीं समाकृष्य भुज्यते बाणलिङ्गतः॥ ११३॥ तस्माच्छतगुणं (पुष्पं १पुण्यं) तत्संस्थापनपूजनात्। बाणलिङ्गं तथा पूज्यं तत्संस्थापनमुक्तमम्॥ ११४॥

[ बाणस्थापनप्रशंसा ]

सर्वयज्ञतपोदानतीर्थवेदेषु यत् फलम् ।
तत् फलं कोटिगुणितं प्राप्यते लिङ्गस्थापनात् ॥ ११५ ॥
यो लिङ्गं स्थापयेदेकं विधिपूर्वं सदिज्ञणम् ।
सर्वागमोदितं पु(ष्पं? ण्यं) कोटिकोटिगुणं भवेत् ॥ ११६ ॥
शतवारं कुरुद्देत्रे सहस्रं जाह्ववीषु च ।
नर्मदायाश्च लद्गेण कोटिं च कुरुजाङ्गले ॥ ११७ ॥
कृत्वा स्नानश्च (पी? पि)ण्डश्च हुतं दानश्च भोजनम् ।
गुणितं कोटिवारश्च सर्वपुण्यं लभेन्नरः ॥ ११८ ॥

११०। अर्ध्वक्रशमिति। पूर्वं 'अक्तिमुक्तिकरं बाणम्' इत्युक्तम् , तत्र कीहरां अक्तिकरं कीहरां वा मुक्तिकरमित्येतदाह श्लोकद्वयेन, तत्रापि पूर्वश्लोके अक्तिदल्डिङ्गलक्षणमुक्तमितीदानीं मुक्तिद्विङ्गलक्षणमाहेत्यवधार्य अर्थवानपि यथाश्रुतः पाठो विपरिवर्त्तित इति ज्ञेयम् ।

स्थापि(तं? ते) चैकलिङ्गे तु देवकल्पाभिवन्दिते। विमानकाञ्चनारूढो सुरवाद्यैस्तु वाद्यते॥ ११६॥ भ्रमते सुर(लिङ्गन्तु? लोके तु)च्छिन्नसंसार(वर्धनं? बन्धनः)। सर्वसिद्धिकरं चैव सर्वकामफलप्रदम्॥ १२०॥

(वार्णालङ्गा तु लिङ्गानामाकर्षाणां ?) स्वयम्भुवा । पीठं (प्र? प्रा)सादरूपञ्च यथेष्टं कारयेत् सुधीः ॥ १२१ ॥

[ एकास्नादिबाणमाहात्म्यम् ]

एका(ख? स्र)बाणमारभ्य यात्रचतुर्दशा(श्रयम्? स्रकम्)। पूजया परया भत्तया सर्वसौख्यप्रदं नृणाम्॥ १२२॥

[ शिवतीर्थोदकलक्षणम् ]

धातवे शतहस्तेषु बाणे पश्चशतेषु च। स्वयम्भूसहस्रहस्ते शिवतीर्थोदकं स्मृतम्॥ १२३॥

[ शिवतीर्थोदकस्य पुण्यजनकत्वम् ]

स्नाने कृते महत् पुण्यं लिङ्गादिषु दिशं प्रति।
[ शिवतीओंदकलक्ष्मे प्रत्यवायः ]

लिक्कते च महत् पापं शिवस्नानोदके नृणाम् ॥ १२४॥

[ प्रदक्षिणनियमः ]

एकां चण्ड्यां (वरे ? रवौ) स(पत् ? स) तिस्रो दयाद् विनायके। चतस्रो विष्णुदेवस्य शिवस्या(धँ?र्धां) प्रदित्त(णा?णाम्)॥१२५॥

[ जैनदेवालये विशेषः ]

जैनदेवाग्रसंस्थाने स्तोत्रमन्त्रार्चनादिकम्। नैव (पृष्टिःशृदृष्टिः) प्रदातव्या (सन्मुखं?) द्वारलङ्गनम् ॥१२६॥ [ प्रणालदिङ्नियमः ]

पूर्वापरे यदा द्वारं प्रणालं चोत्तरे शुभम् । प्रशस्तं सर्वदेवानामिति शास्त्रार्थनिश्चयः ॥ १२७ ॥

[ पिण्डिकाया लक्षणम् ]

लिङ्गायामपृथुक्लृप्तं पिण्डिकानान्तु लक्तणम् । (आः?तत्रा)दौ ब्रह्मविष्णोश्च पिण्डिकाना(मुपध्यः?)विदुः।

[ तस्याः स्वजातिकर्त्तव्यत्वम् ]

जात्यैकया विधातव्यं नेष्टमन्योन्यसंकरम् ॥ १२८ ॥

[तत्र मतान्तरम्]

आहुः शैलेष्टमेकेचित् पीठं पकेष्टकाम(दम् १यम् )। [ पीठानां सन्धिस्थानम् ]

उपर्युपरि पीठानां सन्धिरङ्गावसानके ॥ १२६ ॥

नालस्य मध्यमध्ये च कर्णसन्धि न सन्धयेत्।

[ प्रणालभागकथनम् ]

प्रणालन्तु त्रिभागेण तत्तुल्यं चा(प्राश्यम)र्धकम्॥ १३०॥ त्रिधा विभक्तमये तु मध्ये सजलमा(ग १ र्ग)तः। कन्दे तु पादमेकैकं मध्यवंशोद्धवाक्च(ती १ ति)॥ १३१॥

[मेखला]

पृथुपीठ(स्तुनां१गुणां)शेन मे(ष्१्व)ला श्रवणाकृतिः। [ बातविधानम् ]

मेखला (चः) त्रिभागेण खातं कुर्यात्तथा परम् ॥ १३२ ॥

१२७। यस्य देवालयस्य पूर्वस्थामपरस्यां वा दिशि द्वारं वर्त्तते तत्र उत्तरस्यां दिशि प्रणालः कर्त्तव्यः। प्रणालो जलनिःसरणमार्गः।

१३२ । इदानीं पीठिकामाइ—मेखलेति । पञ्चश्लोकीयं क्रचिद्र विकृतपाठा क्रचिदन्त-विच्छित्रोति व्याख्यानायोग्या ।

(याम्योदरतत् ?) संपादमग्रे स्यात् सार्धभागिकम् । कूर्मपृष्ठोन्नताकारं दर्पणो(द्भवमस्तकम् ? दरसन्निभम् )॥१३३॥ [ पीव्म् ]

मेखलामध्यकर्त्तव्या नवपीठन्तु कामदम् । भागैकं भूगतं कार्यं त्रिभागं (कर्त्तु?कण्ठ)पद्दिका ॥१३४॥ भा(गो?गा)र्धं मुखपदृञ्च (स्कन्धसार्धत्रिभागोन्नतम् १स्कन्धं सार्धत्रिभागतः)।

स्कन्धञ्च पहिकाद्व(यं न्द्रं) भागार्धं चान्तरपत्निका ॥१३५॥ कणकं सार्धद्वयं भागे × × × कञ्चित्रिका मता। द्विभागं चान्तरपट्टं (क?च) (पोताविद्विसार्धकाः?) ॥१३६॥ (त्रर्धयं च मग्नासपिट्टः?)कर्तव्यं विधिपूर्वकम्। अर्धे स्कन्धपिट्टकाख्या त्रिभागं स्कन्धशोभनम् ॥१३७॥ (अर्धमुखपिट्टका कार्या कर्णके तु भागकम्?)। शोभनमष्टभागेकं कर्तव्यं तमशिक्कते ॥१३८॥

[ लिङ्गपीठयोर्न्यू नाधिक्यनिषेधः ]

यावदीर्घं भवेछिङ्गं तावत् स्यात् पीठविस्तरम् । उमा तु पीठिका ज्ञेया लिङ्गं शङ्कर(मु?उ)च्यते ॥१३६॥

[ तयोर्न्यूनाधिक्ये दोषः ]

न्यूनाधिका न कर्तव्या उमा च शङ्करस्तथा । न्यूनाधि(कृके) कृते दोषा (चरते राष्ट्रविभ्रमम् १) ॥१४०॥

[ पीठिकाभेदास्तन्नामानि च ]

(१)स्थिवडला चैव (२)वापी च (३)यत्ती (४)वैरी तथैव च। (४)मण्डला (६)पूर्णचन्द्रा च (७)वज्र(०)पद्माक्र(ती१ति)स्तथा॥१४१॥ (शअर्धचन्द्रा (१०)त्रिकोणा च विज्ञेया दश पीठिकाः।

चतुरस्रा स्थण्डिला स्यात् संयुता मेख्(ला?्लै)कया ॥१४२॥ चतुरस्रा यदा वेदी सर्वकामफलप्रदा ।

[ इति स्थण्डिला(१) ]

कर्तव्या मण्डलाकारा मेखलाभिरलङ्कृता। मण्डला सा तु विज्ञोया गणानां सिद्धिहेतवे ॥१४३॥

[ इति मण्डला(४) ]

पूर्णचन्द्र (विश्नि)भाकारा मध्यन्यस्तद्विमेखला । विज्ञेया पूर्णचन्द्रा सा रुद्राणीशतसंत्रिया ॥१४४॥

[ इति पूर्णचन्द्रा(ई) ]

षडस्रा च भवेद्वज्ञा मेखलात्रयभूषिता।

[ इति वज्रा(७) ]

षोडशास्त्रा भवेत् पद्मा किञ्चिच्च(स्याश्स्यान्)

मृणालवत् ॥१४५॥

[ इति पद्मा ५) ]

लग्नज्यधनु(षा१रा)काराऽर्धचन्द्रा चैव सा भवेत्।

ज्यस्रा तिकोणा विज्ञेया सा शक्त्या सदृशा भवेत् ॥१४६॥ [ इति तिकोणा(१०) ]

[ आसां फलम् ]

स्थिण्डिला पीठिका यत्र धनधान्यार्थदायिनी । महिषीगोप्रदा वापी यत्ती सर्वार्थदायिनी ॥१४७॥

१४६। लप्रज्येति ज्यायुक्तयनुराकृतिरित्यर्थः ; एवं द्वार्द्धचन्द्राकृतिर्भवेत् ।

१४७। इदानीं पीठिकानां नामभेदेन फलान्याह—स्थण्डिलेति। अत्राऽऽद्यायाः स्थण्डिलायाः परं वापीयश्चीवैरीणां तिस्रणां पीठिकानां लक्षणं नोपलक्ष्यते। फलकथनप्रस्तावे पुनर्वापीयश्योनीमनी इत्र्येते, वैरी तु वैरायमाणेव दृष्टिपथं परिहृतवती।

मण्डला कीर्त्तिबहुला पूर्णचन्द्रा तु शान्तिदा । वज्रा शबुविनाशाय पद्मा सौभाग्यदायिनी। अर्धचन्द्रा सुखाय स्यात्त्रिकोणा शबुनाशिनी ॥१४८॥

[ पीठिकानां स्वजातिकर्तव्यता ]

शैलजे शैलजा योज्या दारुजे दारुजा शुभा। पार्थिवे पार्थि(वा१वी) कार्या लोहजे लोहजोत्तमा। रत्नजे धातुजा शस्ता रत्नजाता विशेषतः॥१४६॥

[ प्रणालन्यबस्था ]

मूलादमं प्रणाल(स्या?स्य) प्रमाणाद्धिकं ग्रुभम्। जल(मम्राविभाषेण ?मार्गस्त्रभागेण)

चाम्रतस्तु सुशोभनम् ॥१५०॥

[ मुखिङ्गम् ]

सम्मुखं (चैवश्चैक)वक्तं स्यात् तिव(कश्क्ते) पृष्ठतो निह । पश्चिमास्यं स्थितं शुभ्नं कुङ्कुमाभं तथोत्तरम् । याम्यं कृष्णकरालञ्च प्राच्यं दीप्ताप्रिसन्निभम् ॥१५१॥

[ मुखनामानि ]

सचो वामं तथाऽघोरं पुरुषञ्च चतुर्थकम्। पञ्चमञ्च तथेशानं योगिनामप्यगोचरम्॥१५२॥

इति पीठिकामुखलिङ्गाधिकारः।

वामे गणाधिपत्यञ्च दित्तणे पार्वती स्मृता । नैऋत्ये भास्करं विद्याद् वायव्ये च जनार्दनम् ॥ १५३ ॥

१५१। मुखलिङ्गमाह—सम्मुखमिति। एततपूर्वार्द्धत्वेन रूपमण्डने— 'मुखलिङ्गं त्रिवक्त्र' वा एकवक्त्रं चतुर्मुखम्'

मातृभिर्मातरस्थानं कारयेइच्चिणां दिशम्। सौम्ये शान्तिग्रहं कुर्या(द?द्य)चाधीशञ्च पश्चिमे ॥ १५४॥ इत्येकद्वारशिवायतनम्।

वामे स्नानगृहं कुर्याद (यशो?)द्वारश्च दित्तणे। मध्ये रुद्रः प्रकर्त्त(व्यं १व्यो) मातृस्थानञ्च दक्तिणे ॥१५५॥ (वाम१वामे) देवी महालच्मीरुमा वै भैरवस्तथा। ब्रह्मा विष्णुस्तथा रुद्रः पृष्ठदेशे तु कारयेत् ॥ १५६ ॥ चन्द्रादित्यौ स्थितौ कर्णे आग्नेय्यां स्कन्दमेव च। ईशाने विव्वराजं तु ध्रम्रमीशानगोचरे ॥ १५७ ॥

इति चतुर्मुखशिवायतनम्।

मातुलिङ्गञ्च नागेन्द्र(१) डमरुं चात्तसूत्रकम्। नन्दी मुकुटशोभाढ्यः सर्वाभरणभूषितः ॥ १५८॥ खटुाङ्गञ्च कपालञ्च डमरुं बीजपूरकम्। दंशकरालवदनं महाकालन्तु दित्तणे ॥१५६॥

इति पूर्वप्रतीहारौ।

तर्जनी च लिशूलञ्च डमरं गजमेव च। (हरेश्च१हेरम्बो) वामभागे स्याद् भृङ्गी दिच्चणतः शृणु ॥१६०॥ गजं डमरुखदुाङ्गं तर्जनीवामहस्तकः। उभौ च दिच्चणे द्वारे भृङ्गी दिच्चणतः शुभः ॥१६१॥

इति दक्षिणप्रतीहारौ।

त्रिशूलं डमस्बेव खटुाङ्गञ्च कपालकम्। डमरुञ्च तथा दण्डं बीजपूरं तथैव हि ॥१६२॥

इत्यर्द्धं प्राप्यते, युक्तज्ञैततः ; इह लेखकप्रमादात् त्रृटितम् । सम्मुखमिति चतुर्वक्रे एकं वक् सम्मुखं स्यात्, त्रिवक् लिङ्गे पृष्ठतः पृष्ठदेशे वक्त् न हि कारयेदिति शेषः।

द्वारे पश्चिमके कार्यः पाण्डुरो वामदिच्लणे ॥ १६३ ॥

मातुलिङ्गं मृणालञ्च खद्गङ्गं पद्मदण्डकम् । सितश्चैवोत्तरे द्वारे वामे चैव व्यवस्थितः ॥ १६४ ॥ पद्मदण्डञ्च खद्गङ्गं मृणालं बीजपूरकम् । असि(नो१तो) दिल्लणे भागे उत्तरे द्वार एव च ॥१६५॥

[ वाहनविधानम् ]

वाहनं यस्य देवस्य तत्तस्याग्रे प्रकल्पयेत्। एक-द्वि-न्नि-च (तत् १तः)पश्च वा षट्-सप्तपदान्तरे ॥१६६॥ वाहनं मूर्त्तिलङ्गश्च मूलप्रासादमानतः। वृषभस्य (विभावन्ते१)लिङ्गे दृष्टां नियोजयेत्। सूर्यस्याग्रे भवेत् सोमस्तनसूत्रसमोद(यं१यः) ॥१६७॥

१६२ । अनेन वक्ष्यमाणयोः पश्चिमप्रतीद्वारयोरायुधानि प्रतिपादितानीति तत्त्वम् । सर्वेषामेव प्रतीहाराणां चतुर्भुजत्वमनुमीयते प्रहरणचातुर्विध्यात्, इह तु द्वितीयार्थे श्रीण्येष प्रहरणानि प्राप्यन्ते । रूपमण्डने तु—'कपारुं डमरुं दण्डं बीजपूरं तथा दधत्' (अ० ४, श्लो० १०४) इति यथापूर्वं चत्वार्येवाऽऽयुधानि स्वस्यन्ते ।

१६३। प्रतिद्वारं द्वौ द्वौ प्रतिद्वाराविति प्रकृतम्, इह त्वेक एव छम्यते 'पाण्डुर' इति । रूपमण्डने—'दुर्मुखः पश्चिमे वामे पाण्डुरो दक्षिणे तथा' (अ० ४, रुळो० १०६) इति द्वावेव प्रतीहारो निर्दिष्टौ । अत्र ग्रन्थकृत्प्रमादादेकः प्रतीहारो छुप्तः किं वा पाण्डुरनामानौ द्वावेव प्रतीहाराधिति चिन्तनीयम् । एवञ्च 'पाण्डु रा'विति द्विवचनमेव न्याय्यमुत्पण्यामः । अत्र 'वामदक्षिण' इति युगपदुभयपाद्वयोरुछंखात् पाण्डर इत्येकेनैव नाम्ना निर्दिष्टौ द्वौ प्रतीहाराविति च नायोक्तिकं वक्तुमर्हामः । अपि च पूर्वश्लोके द्विधैवाऽऽयुधानि प्रतिपादितानीत्यि प्रतीहार-द्वैधं निर्वाधमुपन्यस्यति ।

१६३-१६९ । उत्तरद्वारप्रतीहाराबाह—सितश्चेति । उत्तरे द्वारे वामे सितः दक्षिणे असित इति वर्त्तुकोऽर्थः । तद्यं संक्षेपः—पूर्वद्वारोभयपार्श्वयोर्नेन्द्रिमहाकाली, दक्षिणद्वारपार्श्वयोर्हेरस्य-रुक्षिणी, पश्चिमद्वारपार्श्वयोः पाण्डुरी, उत्तरद्वारपार्श्वयोश्च वितासिग्राचिति । [ बाह्नहष्टिकथनम् ]

पादं नानु किटं यावन् (मर्जोश्मूत्ते।)वाहनहक् शुभा।
स्था(नंश्न) नाशं करोत्यूर्ध्वाऽधोद्दृष्टिश्च प्रजाद्त्रयम् ॥१६८॥
(धात्रश्धाता) दिवं प्रति(हातःश्गतः) कलनेऽस्य रूपं
(तत्यादयुग्ममगमदहाशो हरिहरश्चर्)।
यातौ न पारममरे(ष्वपीश्ष्विप) नंदनी(माश्य-)
मन्य(ताश्क्त)रूपममराधिपतेश्च पातु ॥ १६६॥

इति श्रीचेत्रा × × × × विरिवते वास्तुशास्त्रे रूपावतारे रुद्रम्(र्त्तिलङ्गाधिकारो नाम षष्टमो(१)ऽध्यायः।

१६८। व्याख्यातमिदं प्राक् ( ए० ८८, श्लो० ६६ )।

१६९। अन्ते अध्यायान्तर्मुं रूपतः प्रतिपाद्यमाद्यं महादेषं स्तौति—धातेति। द्वितीयपादे 'तस्माद्युग्ममगमद बहुतो हरिश्चे'ति कथज्जित् स्यात्। तथाचायमर्थः—अस्य रूपं कलने रूपं कलने रूपं कलियेतुमित्यर्थः, धाता दिवं प्रतिगतः, हरिश्च तस्माद धातुरयुग्मं पृथगित्यर्थः, बहुत् लोकानगमत्, उभाविष यस्य पारमन्तं न यातौ तस्याव्यक्तं रूपं पातु। 'तवैश्वयं यद्वाद्व यदुपरि विशिद्धिर्द्वरिश्चः परिच्छेतुं यातौ' इत्यादि स्पृतिरत्न मूलमनुसन्ध्यम्।

### सतमोऽध्यायः

-:\*:--

[ अथ चतुर्विंशतिस्तीर्थङ्कराः ]

(१) ऋषभाश्चा(२) जितश्चेव (६) सभवेश्या १ सम्भवश्चा) (४) भिनन्दनः । (६) सुमितः (६) पद्मनाभश्च (७) सूर्याश्चे १ सुपाश्चेः) सप्तमानतः ॥१॥ (६) (चन्द्रः १ चन्द्र) प्रभः (६) पुष्पद्(न्त १ न्तः) (१०) शीत(ला १ लो)

दशमो मतः।

(११)श्रेयांसो (१२)वासपत्न्यश्च (१३)विमलो(१४)ऽनन्त((१४)तत्तकः ? धर्मकौ) ॥ २ ॥

(१६)शान्तिश्च (१७-१८) (पुथारु १ कुन्थनाथार ) (१६)मह्यो (२०)मुनिसुत्रतः ।

(नाभि या १ (२१)निम (२२)नेमि-पा<sup>(२३)</sup>)र्श्वनाथो<sup>(२४)</sup>वर्धमान-स्ततः परम् ।

# चतुर्विं शतिरित्येते मतास्तीर्थङ्करा बुधैः ॥ ३ ॥

१—३। यावद दैवतमूर्तिं कर्त्तुकामः सम्प्रदायिविशेषाणामेष तामिभाय यद्यन्तरा विरमेतदाऽविशिष्टाऽपि जैनदेवतानां मूर्त्तिः किमनेनाज्ञानाद्वज्ञानाद्वोपेक्षितेति शिष्याणां स्रमो मा
भूदिति जिनानां मूर्त्तिमाह—ऋषभ इति । जिनाश्च सर्व एव समानाकृतयश्च इति तेषां मूर्त्ती
विशेषमनिभाय विशेषवतीस्तच्छासनदेवतानां मूर्तीरेवाग्रे लक्षयिष्यतीति ज्ञेयम् ।

जैनानां समये उत्सर्पिण्यवसर्पिणीति द्विधा युगानि भियन्ते । तत्रावसर्पिण्यां जना उन्नताः क्रमेणावनितं प्रपद्यन्ते, उत्सर्पिण्याञ्चावनता जनाः क्रमेणोन्नतिं रूपस्ते । अवसर्पिणी अतीत-युगस्य उत्सर्पिणी वर्त्तमानयुगस्य संज्ञा । अवसर्पिण्याख्ये व्यतीतयुगे चतुर्विशतिस्तीर्थङ्करा विलीनाः, वर्त्तमाने उत्सर्पिण्याख्ये युगे पुनश्चतुर्विशतिस्त्वभृद्धः । तेषामेवायमधिकारः काखः, त एव च जैनैदेवाधिकत्वेन पूज्यन्ते मन्यते च देवा अप्येतानर्चयन्तीति । अत्र च वर्त्तमान-युगीयतीर्थङ्कराणामेव मूर्त्तः क्रमेणोख्चितिति ज्ञेयम् । रूपमण्डने पुनः—'एतस्या(मिष १ मव ) सर्पिण्या ( कर १ ए ) वभो ( जिन १ ऽजित ) सम्भवः' (अ० ६, श्लो०) इत्युपक्रमो दृश्यते ।

[जिनानां वर्णाः]

## रक्ती च पद्मप्रभवासपूज्यो शुक्लो च चन्द्रप्रभपुष्पदन्ती। कृष्णो पुनर्नेमिमुनी च नीली

## श्रीमिछि(पाश्चे ? पाश्चें) कन(कात्विषा ? कत्विषोऽ) न्ये ॥ ४।

ऋषम इति अस्याऽऽदिनाथ इति नामान्तरम् । (६)पद्मनाभस्यापि पद्मप्रभ इति नामान्तरं स्पमण्डने ( अ० ६, श्लो० १), शीलरतस्तृरिकृते चतुर्विशतिजिनस्तृतिसंग्रहाख्ये ग्रन्थे चोपलभ्यते । प्रम्थकृताऽप्युत्तरत्र वर्णनिर्णयावसरे 'पद्मप्रभ' इत्येव नाम धतमिति द्वयमपि साधु । सप्तमानतः इति छपार्श्वः सप्तम इत्यर्थः । (८)चन्द्रप्रभ इति, चन्द्रप्रभुरिति जिनस्तुतौ सूचनायामुपलभ्यते । मुलग्रन्थे युनः—

'चन्द्रप्रभ त्रिभुवनाधिपते प्रसीद सौभाग्यछन्दरियो कुशलावलीद'
इति यथोक्तमेव नाम दृश्यते । यच जैनप्रमुराणे 'शिक्षमृत्प्रभुः' (पर्व० २० श्लो० ८)
इत्युपल्लभ्यते, तत्र 'शशमृत्प्रभः' 'शशमृत्प्रभु'मां भविष्यतीति सम्भावयामः। (९) पुष्पदन्त
इत्यस्य रूपमण्डने (अ० ६, श्लो० २), जिनस्तुतौ, पद्मपुराणे च 'छिविधि'रिति नाम । यद्यपि
'तक्षक' इत्यत्र लिपिकृत्प्रमाद्बुद्ध्या 'धर्मक' इति कल्पनमितिसाहसं तथाऽपि यथार्थपाठोद्धारे
बद्धपरिकराणामस्माकं न केवलं लिपिकृत्प्रमादोन्लेदे तात्पर्यं सङ्कोचनीयम् , दिश्ततमेतदर्वाग्
दर्शियष्यते चेत ऊर्द्धमि । उपल्यस्यते च 'धर्मक' इति नाम जैनपद्मपुराणादौ रूपमण्डने च
(अ० ६, श्लो० ३१)। एवळ 'पुष्पदन्त' इत्यत्राप्यपेक्षिता द्युद्धिनं कृतेति न्यूनतां छन्दस्यासञ्जयता कथिक्चत् छल्मनुभूयते । यद्वा उभयत्राप्यनपेक्षिता द्युद्धिस्तन्त्रान्तरे तथाविधामिधानस्य
सम्मवादिति दिक् ।

नमीति । नाथपदस्य सर्वत्रैवान्वयः, निमनाथो नेमिनाथः पार्श्वनाथश्चेति । किञ्च ऋषभ इत्यादीनि सर्वाण्येव नामानि नाथान्तानीति ज्ञेयम् । वर्धमान इत्यस्य महावीर इति नामान्तरम् अस्यैवायं शासनकालः । तथाच-'पश्चिमो वीरो शासनं यस्य वर्त्तते' इति (जै० प० २०।१०)

४। जिनानां वर्णानाह—रक्तौ चेति। जैनपद्मपुराणे पुनरन्यथैव वर्णनिर्देशः। तथाच—

वन्द्राभश्चन्द्रसंकाशः पुष्पद्दन्तश्च कीर्त्तितः। प्रियङ्गुमञ्जरीवर्णः छपाश्वीं जिनसत्तमः॥ अपकशालिसङ्काशः पाश्वीं नागाधिपस्तुतः। पद्मगर्भसमच्छायः पद्मप्रभजिनोत्तमः॥ किंशुकोत्करसंकाशो वाछपूज्यः प्रकीर्त्तितः। नीलाञ्जनगिरिच्छायो मुनिछवततीर्थकृत्॥ स्यूरकण्ठसंकाशो जिनो यादवपुङ्गवः। छतसकाञ्चनच्छायाः शेषा जिनवराः स्मृताः॥ इति (पर्व० २० इक्षो० ६३—६६)।

#### ् [जिनानां ध्वजाः]

(१)वृषो (२)गजोऽ(३)श्वः (४)प्रवगः (४)क्रोञ्चो (उवं १ (६)ऽञ्जं) (७)स्वस्तिकः (६)शशः ।

(६)मकरः (१०)श्रीवत्स(षट्मि १ (११)खड्गी) (१२)महिषः

(१३) शूकरस्तथा ॥ ५ ॥

(१४)श्येनो (१४)वज्र(१६)मृग(१७)च्छागा (नद्या १ (१८)नन्या) वर्त्तो (१६)घटोऽपि च ।

(२०)कूर्मो (२१)नीलोत्पलं (२२)शंखः (२३)फणी (षिह्वो १ (२४)सिंहो) ऽहतां ध्वजाः ॥ ६ ॥

### [ जिनानां जन्मभानि ]

(१)उत्तराषाढ(२)रोहिण्यो (३)मृगशीर्ष (४)पुनवेसुः।
(६)मघा (६)चित्रा (७)विशाखा(५)श्चाऽनुराधा (६)मूळमेव च ॥७॥
(१०)पूर्वाषाढा (११)श्रुतिश्चेव (१२)शताभो(१३)त्तर (भद्रपं१भाद्रपत्)।
(१४)खाती च (१६)पुष्य(१६)भरणी(१७)कृत्तिका (१५)रेवती क्रमात्॥८॥
(१६)अश्विनी (२०)श्रवणा(२१)श्विन्यो तथा (२२)चित्रा

(२३)विशाखिका।

(२४ उत्तरा फल्गुनी चेति जिनानां जन्म ( नानि ? भानि ) वै ॥ ६ ॥

५-६ । जिनानां ध्वजान् यथाक्रममाह-नृष इति।

७-९। यथाक्रमं जन्मनक्षत्राण्याह—उत्तरेति। सृगशीर्थमित्यत्र 'एन्द्रमृश्रम्' इति जैनपग्रपुराणे पाठः। विशाखेति तद्र्थः। तत्र 'चान्द्रमृश्रम्' इति वा, व्याकरणसंस्कारः पुराणेऽनावश्यक इति 'ऐन्द्रमृश्रम्' इति वा पाठो भवेन्न वेति चिन्तनीयम्। स्वातीत्यत्र 'रेवती'ति (२०१५०।) रेवतीत्यत्र रोहिणीति (२०१५) उत्तरा कल्गुनीत्यत्र 'इस्ते'ति (२०१६०) पाठा जैनपग्रपुराणे। रूपमण्डने तु 'रेवती पुष्यभरणी कृतिका रेवती क्रमात्' (अ० ६, श्को० ८) इस्यपपाठः।

#### [जिनानां जन्मराशयः]

(१)धनु(२)वृषोऽथ (३)मिथुनं (४)मिथुनं (४)सिंह(६)कन्यके । (७)तुला(२)वृश्चिक(१)चापानि (१०)धनु(११)मिकर(१२)कुम्भकौ ॥ १० ॥ (१३)मीनो (१४)मीनः ( कर्म १ (१४)कर्क ) (१६)मेषौ (१७)वृषो

(१८)मीनश्च (१६)मेषकः ।

(२०)मकरो (२१)मेष(२२)कन्ये च (२३)तुला (२४)कन्येति

राशयः॥ ११॥

#### [ जिनोपासकयक्षनामानि ]

स्याद् (१)गोमु(ख्ये १ खो) (२)महायत्त(३)स्त्रिमुखो (४)यत्तनायकः। (४)तुम्बरः (६)कुसुमश्चापि (०)मातङ्गो (२)विजयो

( (६)जयः ? ऽजितः ) ॥ १२॥

(१९)ब्रह्मा (११)यद्गेट्(१२)कुमारः (१३)षणमुखः (१४)पाताल(१४)किन्नरः। (१६)गरुडो (१७)गन्धर्वो (१८)यद्गेट् (१६)कुबेरो (२०)वरुणोऽपि च। (२१)अकुटि(२२) गीमेघ(२३)पाश्र्वो (२४)मातङ्गोऽर्ह(डु १ दु )

पासकाः ॥ १३ ॥

#### [ जिनानां शासनदेवताः ]

(१)चक्रे(२)श्वर्यनितबला (३)दुरिता[ रि ]श्च (४)कालिका। (४)महाकाली (६)श्याम(७)शान्ता(२)श्रकुट्य (स्प १ श्च )

(६)सुतारका ॥ १४ ॥

(१९)अशोका (११)मानवी (१२)चण्डा (१३)विदिता (१४)चाङ्कुशी तथा। (१४)कन्दर्पा (१६)निर्वाणी (१७)बला (१८)धरणी(१६)धरणप्रिया॥१५॥

१२ । 'तुम्बर' इत्यत्र 'तुम्बर'रिति रूपमण्डने (अ० ६, रुलो० १२) । प्रातिस्विकलक्षणनिर्णय-वेलायां जय इत्यत्राजित इति नाम समुपलम्यते ; परं तत्र च्छन्दोभङ्गादिदोष आपतेदिति जय एव श्रोदश्रमो कश्यते न तु तन्नाजित इत्यवभेयम् ।

(२०)नरदत्ता च (२१)गान्धार्य(२२)धिका (२३)पद्मावती तथा। (२४)सिद्धायका चेति जैन्यः ऋमाच् शासनदेवताः॥ १६॥

[ अथ यक्षाणां मूर्त्तिलक्षणम् ]

अथातः संप्रवच्यामि यक्तिणीयक्तमूर्त्तयः। ऋष(भो १ भे) गोमुखो यक्तो हेमवर्णी गजासनः॥ १७॥ वराक्तसूत्रं पाशञ्च बीजपू(रं) करेषु च॥ १८॥ [ इति गोमुखः १ ]

चक्रेश्वरी हेमवर्णा ताच्यिक्टाऽष्टबाहुका। वरं बाणं चक्रपाशांकुश(वक्ता ? शक्त्य)शनिर्धनुः॥१९॥ [ इति चक्रेश्वरी १ ]

अ( ति ? जि )तस्य महायत्तो (हर्मा ? हंसा)रूढश्चतुर्मुखः । वरमुद्गरा( शा ? शनि )पाशाङ्कशशक्त्यभयानि

बीजपूरं च॥ (१) २०॥

[ इति महायत्तः २ ]

चतुर्भुजा गौरवर्णा गोधारूढाऽपराजिता । वरं चैव तथा पाशमङ्कुशं बीजपूरकम् ॥ २१ ॥ [ इत्यपराजिता १ अनितनका २ ]

सम्भवे त्रिमुखो यत्तः श्यामो मयूरवाहनः । नकुलगदाभयात्तं नागञ्ज बीजपूरकम् ॥ २२ ॥

१७। इदानीं यस्य तीर्थङ्करस्य यो यक्ष उपासकः, या च शासनदेवता तान् क्रमेण वक्तुमाइ—अथात इति । तत्र एकेन क्लोकेन यक्षमूर्तीरन्येन शासनदेवतामूर्तीर्विक्त । एवमेव चतुर्विशतितीर्थङ्कराणाम् उपासकान् शासनदेवताक्च प्रतिपादयतीति द्रष्टन्यम् ।

२०। बाहुबाहुल्यादायुधबाहुल्यं ततश्राक्षरबाहुल्यं उम्दस इति सोवन्यमेव तत्।

दुरितारिगेरिवर्णा यिच्चणी महिषासना । वरदं चाच्चसूत्र(अ ? आ)भयअ बीजपूरकम् ॥ २३ ॥ [ इति दुरितारिः ३ ]

श्यामव(र्णा ? र्णो) गजारू(ढा ? ढ ) ईश्वर-(श्वा ? श्वा)भिनन्दने ।

मातुलिङ्गान्तसूत्रश्च श्रङ्कुशं नकुलं तथा ॥ २४ ॥ [ इति यक्तनायकः ४ ]

कालिका श्यामवर्णा स्या(त्) पद्मारूढा चतुर्भु जा। वरं पाशाङ्कशं नागं दिचणा( खश्र ? धश्र ) सृष्टितः॥२५॥

[ इति कालिका ४ ]

तार्क्तचस्थं (वरदं ? तुम्बरं) श्वेतं सुमतौ तु चतुर्भुजम्। वरदं च तथा शक्तिनागपाशं गदा(धरे ? करे) ॥ २६ ॥

महाकाली ( महे १ हेम )वर्णा पद्मारूढा चतुर्भु जा। वरदं नागपाशं चाङ्कुशं स्याद् बीजपूरकम् ॥ २७॥

(पद्मपन्नस्त १ पद्मनाभस्य ) कुसु (मे १ मो ) नीलो हरिणवाहनः।

बीजपूराभयं चैवात्तसूत्रं नकुलं तथा॥ २८॥

[ इति कुसुमः ६ ]

२४। ईश्वर इति यक्षनायक इत्यर्थः।

२५। दक्षिणाधरच सृष्टित इति सृष्टिकमेण अनुलोमेनेत्यर्थः। दक्षिणाधरच इति इक्षिण्योर्हस्तयोरधःक्रमेण।

२८। यद्यपि 'पद्मपनस्त्र' इत्यत्र 'पद्मप्रभस्य' इत्येव शुद्धिः स्वाभाविकी पद्मप्रभन्न नामान्तरमित्युक्तम्, तथाऽपि मूळे तथाविश्वपाठानुपरुम्भाविशं शुद्धिरस्माश्चिः कृता ।

श्यामा च श्यामवर्णा स्यान्नरारूढा चतुर्भु जा। वरं बाणाभयं चापं तस्या हस्तेषु च क्रमात्॥ २६॥ [इति स्थामा ६]

सुपार्श्वे नीलवर्णः स्यान्मा (तङ्गे ? तङ्गो ) गजवाहनः । हस्तेषु (निल? शूलं)पाशं चाङ्कुशं च नकुलं तथा ॥ ३०॥ [ इति मातङ्गः • ]

शान्ता [ भवेत् ] सुवर्णास्या गजारूढा चतुर्भु जा। वरदं चाच्तसूत्वं चाभयं तस्मात्त्रिशूलकम् ॥ ३१ ॥ [ इति शान्ता ७ ]

चन्द्रप्रभस्य विजयो तिनेत्रो हंसवाहनः। द्विभुजो नीलवर्णः स्याचकं च मुद्गरं क्रमात्॥ ३२॥ [ इति विजयः ८]

भुकुिटः पीतवर्णा स्यात् सिंहारूढा चतुर्भु जा। खड्गं तथा मुद्गरञ्च परशुं खेटकं क्रमात्॥ ३३॥ [ इति सक्किटः ८]

त्रजितः पुष्पदन्तस्य कूर्मारूढ (ः) सितो भवेत् । बीजपूराचसूत्रञ्च कुन्तञ्च नकुलं क्रमात् ॥ ३४ ॥ [ इत्यक्तिः, जयः ९ ]

सुतारका श्वेतवर्णा वृषारूढा चतुर्भु जा। वरदं चात्तसूत्रं चाङ्कुशं च कल्लशं भवेत्॥ ३५॥

३०। नकुलं वाद्ययन्त्रविशेषः।

३२ । 'त्रिमेत्र' इत्यत्र 'द्विनेत्र' इति पाठः श्रेयान्, द्विभुजमृत्तौ नेत्रत्रयस्य विरख्दर्शनत्वात् । र्षिपदे सन्धिजा विकृतिरप्येतदेव मतमनुकूछयति ।

३३। अुकुटिरित्युदेशक्षोके (८७१४)। देवता—१=

शीतले नाथे [स्याद्] ब्रह्मा त्र्यत्तः (श्वेतमुखाज्वरथः?)। लुद्गं मुद्गरपाशौ चाभयाचाङ्गुशगदानकुलम् ॥ ३६ ॥ [इति ब्रह्मा १०]

अशोका (मुद्र १ मुद्र)वर्णा स्यात् ( प्रमा १ पद्मा ) रूढा चतुर्भु जा ।

वरदं नागपाशं चाङ्क्षशं वे बीजपूरकम् ॥ ३७॥

श्रेयांस ईश्वरो यत्तस्त्र्यत्तः श्वेतो वृषासनः। मातुलिङ्गं गदां चैवाङ्कशं च कमलं क्रमात्॥ ३८॥ [इति वक्षेट् ११]

चतुर्भु जा गौरवर्णा मानवी सिंहवाहना। श्रङ्गशं वरदं हस्तं नकुळं मुद्ग(लं १ रं) तथा॥ ३६॥

[ इति मानवी ११ ]

वासपूज्ये कुमारः स्याच् श्वेतो वै हंसवाहनः। मातुलिङ्गञ्च वाणञ्च धनुर्नकुलमेव च ॥ ४० ॥

[ इति कुमारः १२ ]

विमले पण्मुखः श्वेतः (शिषी ? शिखि) स्थः फलचक्रभृत् । बाणं खड्गञ्च पाशाच्तमभयाङ्कशखेटकम् ।

प्रचण्डा श्यामवर्णा स्याद अश्वारूढा चतुर्भुजा । वरदं च तथा शक्तिर्गदाम्बुजमचुक्रमात्॥

३६। 'श्वेतमुखोज्ज्वल' इति वा, 'श्वेतमुखोऽङ्जगः' इति वा 'श्वेतमुखाम्बुज' इति वा स्यात्। अतिसाइसं पुनः 'त्र्यक्षश्चाष्टभुजोऽङ्जगः' इति कल्पनम्। लुङ्गमिति मातुलुङ्गः, अमूरसः फलविश्वेषोऽयम्।

४०। वासप्ज्यस्य यक्षः कुमारोऽनेन लक्षितः, क्रमप्राप्ता शासनदेवता चण्डा पुनर्न लक्षिता, तदयं लिपिकृत्पमादो वा प्रन्थकृतः स्ललनं वेति स्विभिश्चिन्तनीयम् ।

धनुश्चकञ्च नकुलं दित्तणाधःकरक्रमात्।

[ इति वण्मुखः १३ ]

पद्मस्था विदिता पीता बाणपाशाहिकामु कम् ॥ ४१॥ [ इति विदिता १३]

पाताल (त्रि ? स्त्रि ) मु (खा ? खोऽ ) नन्ते र(क्ता ? को) मकरवाहनः।

पद्मखड्गं तथा पाशमत्तं खेटश्च नाकुलम् ॥ ४२ ॥ [ इति पातालः १४ ]

अङ्कुशी गौरवर्णा स्यात् पद्मारूढा चतुर्भु जा । खड्ग (स्त १ न्त ) था नागपाशमङ्कुशं खेटकं तथा ॥४३॥

किन्नरिम्नुखो धर्मे लोहि(ते १ तः ) कूर्मवाहनः। बीजपूरं गदां चाभयात्तमा [ ला ] ब्जनाकुलम्॥ ४४॥ [ इति क्लिसः १५]

कन्दर्पा गौरवर्णा स्यान्मत्स्यारूढा चतुर्भु जा । उत्पलं चाङ्कुशं हस्तेऽभयं पद्मं क्रमाद् भवेत् ॥ ४५ ॥ [इति कन्दर्ण १९]

गरुडः शान्तिनाथस्य श्यामः शूकरवाहनः । वाराहवदनो बीजपूरपद्मात्त्वनाकुलैः ॥ ४६ ॥ [ इति गरुडः १६ ]

निर्वाणो गौरवर्णा स्यात् पद्मारूढा चतुर्भु जा । पुस्तकं चोत्पलं पद्मं कमण्डलुः क्रमाद् भवेत् ॥ ४७ ॥ [ इति निर्वाणी १६ ]

४१। बहुबाहुरयं वण्मुख इति सम्भाव्यते आयुघबाहुल्यदर्शनात् ।

४२ । त्रिमुखत्वात् पातालः वद्भुज इति वहेवाऽऽयुधानि ।

४४। कित्ररोऽपि त्रिप्तुल त्वात् पड्भुजः।

कुन्थनाथस्य गन्ध(र्वो हिंस १ र्वः सिंह) स्थः श्यामवर्णभाक् वरदं नागपाशं चाङ्कुशं वे बीजपूरकम् ॥ ४८ ॥

[ इति गन्धर्वः १७ ]

गौरवर्णा मयूरस्था बीजपूरत्रिशूलने । ( पद्ममुषंधिका ? ) चैव स्याद बला नाम यद्मिणी ॥४६॥ [ इति बळा १७]

अरुनाथस्य यत्तेन्द्रस्त्रिनेतः शेषवाहनः । षण्मुखः श्यामवर्णा(स्या १ स्यो) मातुलिङ्गं शिरस्तथा ॥५०॥

खड्गं मुद्गरपाशौ चाभयाचाङ्कुशशूलकम् । खेटं धनुश्च नकुलं भुजा द्वादश कीर्त्तिताः ॥ ५१॥

[ इति यक्षेट् १८ ]

धारिणी यद्मिणी नीलपद्मवर्णासनस्थिता । मातुलिङ्गोत्पलं चाद्ममालापद्मं करेषु च ॥ ५२ ॥ [ इति धारिणी १८ ]

मह्यौ (सुतः?सितः) (कुषोरोह?कुवेरोऽथ) रथारूढश्चतुर्मुखः। वरपर्शु लमभया सुद्गरं शक्तिलुङ्गकम्॥ ५३॥

[ इति कुवेरः १९ ]

कृष्णवर्णा चतुईस्ता पद्मस्था धरणप्रिया । वरदं चात्तसूत्रश्च शक्तिवें मातुलिङ्गकम् ॥ ५४ ॥

[ इति घरणप्रिया १९ ]

त्रिनेको वरुणो यत्तो धवलो मुनिसुत्रते । वृषवाहश्चतुर्वक्रो जटामुकुटमण्डितः ॥ ५५ ॥ मातुलिङ्गं गदाबाणं शक्तिः पाशं धनुस्तथा । पद्मं च नकुलं चेति दिन्नणाधःकरक्रमात् ॥ ५६ ॥

वरदन्ता गौरवर्णा सिंहारू हा सुशोभना। वरदं चात्तसृत्रं तिशूलं च बीजपूरकम् ॥ ५७ ॥

[ इति वरदन्ता २० ]

भृकुटि(नेंमि ? र्निम)नाथस्य पीतस्त्र्यज्ञश्चतुर्मु खः । वृषवाहो मातुलिङ्गं शक्तिश्च मुद्गराभयौ ॥ ५८ ॥ [ इति चक्किः २१ ]

अत्तं वज्ञं परशुलं नकुलं ( माथातस्तु?)। गान्धारी वरखड्गं खेटं लुङ्गं हंसारूढा सिता

( प्रोक्तकायो १ ) ॥ ५६ ॥

[ इति गान्धारी २१ ]

नेमिनाथस्य गोमेधो नर(स्थास्त्रिमूषर ? स्थस्त्रिमुखः) सितः। बीजपूरं पशु चक्रं शक्तिशूलं च नाकुलम् ॥ ६०॥

सिंहारूढाऽम्बिका(याश्च लुं वीर्नागयाकुलम् ? )। अङ्गुशं च तथा (पुश्पत्नं) त(थाश्म्या) हस्तेषु कारयेत्॥६१॥

[ इति अम्बिका २२ ]

अक्षवज्रपरग्रनकुलं(मथानुस्तु ?)गान्धारी यक्षिणी । वरखड्गखेटलुङ्गं इंसारूढा(स्तिता कायो?)॥

इति रूपाचतारे एतन्मतप्रतिपादकम् अपरित्यक्तमूलदोषविषमं पद्यम् ।

६१। 'सिंहारूढाम्बि(क?का)का(र्थ?यां) उमनागपाशकम्' इति रूपावतारपाठपर्या-छोचनया 'सिंहारूढाम्बिका मातुल्डिङ्गञ्च नागपाशकम्' इति पूर्वार्धे पाठः सम्भाव्यते ।

५९ । अक्षमिति । अर्धिमिदं कि सृकुटेरायुधप्रतिपादनपरमाहो गान्धार्या इति न निश्चितुमः । द्वाभ्यां द्वाभ्यामधीभ्यामेकैकस्य रुक्षणसमाप्तिरित्यस्मिन् प्रकरणे दृश्यते, तत्क्रमादरे तु गान्धार्या आयुधप्रतिपादनपरमिदमर्धमिति भवति ।

पार्श्वः श्रीपार्श्वनाथस्य कूर्मारूढो गजाननः । बीजपूरोरगं नागं नकुलं श्यामवर्णभृत्॥ ६२॥ [ इति पार्श्वः २३ ]

पद्मावती रक्तवर्णा (कुर्कु १कुक्कु)टस्था चतुर्भु जा। पद्मं पाशाङ्कुशं वीजपूरं हस्तेषु कारयेत्॥ ६३॥ [ इति पद्मावती २३]

महावीरस्य मातङ्गः श्यामः स्याद् गजवाहनः। द्त्रिणे नकुलं हस्ते वामे स्याद् बीजपूरकम्॥ ६४॥ [इति मातङ्गः २४]

सिद्धायका नीलवर्णा सिंहारूढा चतुर्भु जा।
पुस्तकं चाभयं चैव बाणं स्यान्मातुलिङ्गकम्॥ ६५॥
[ इति सिद्धायका २४]

[ इति जिनानां यक्षयक्षिणीमूर्त्तयः ]

अथ द्वितीयभेदेन चक्रे (श्वरी ) द्वादशभुजाष्टचके वज्जयोर्द्वयमेव च । मातुलिङ्गाभयं चैव पद्मस्था ग(रलो ? रुडो)परि ॥ ६६ ॥ कैलासमोशरणाञ्जिसद्वावित्तसदाशिवम् । सिंहासनं धर्मचक्रमुपरीह ञ्चलत्वयम् ॥ ६७ ॥

६५। एतेषां जिनानां शासनदेवतानाञ्च मध्ये वत्वारो मुख्या इति रूपमण्डनपर्या-छोचनया प्राप्यते । तथा च रूपमण्डने—

जिनस्य मूर्त्तयोऽनन्ताः पूजिताः ( सोख्यसर्व ? सर्वसौख्य )दा । चतस्तोऽतिशयैर्युक्तास्तासां पूज्या विशेषतः ॥ श्रीआदिनाथो नेमिश्र ( पर्वे ? पाश्वों ) चीर (चतु ? श्रतु)र्थकः । चक्रे ( चर्या ? श्रयं )म्बिका पद्मावती सिद्धायकेति च ॥ इति ( अ० ६, श्लो० २ ५-२ ६ ) ।

६७। कैलासं सोमशरणं (सिधि ? सिद्धि ) वर्त्तिसदाशिवम् । सिहासनं धर्मवऋतुवरोन्द्रातपत्रकृत् ॥ इति रूपमण्डने (अ० ६, श्लो० २७)। श्रीवत्सञ्च तथा ज्ञोकं वृषा वृश्चिकदुन्दुभिः।

प्रतीहाराः ]

इन्द्र इन्द्रजयश्चैव माहेन्द्रो (वी १ वि ) जयस्तथा ॥ ६८ ॥ धरणेन्द्रो पद्मकश्च सुनाभः सुरदुन्दुभिः। इत्यष्टौ च प्रतीहारा (वि ? वी) तरागे तु शान्तिदाः ॥६६॥

[ प्रतीहाराणां स्वरूपम् ]

फलवज्राङ्करां दण्डमिन्द्रसच्ये (ध्वजः जय)स्तथा। द्दी वज्रौ फलदण्डन्तु माहेन्द्रसच्ये विजयस्तथा ॥ ७० ॥ ( यदायुथयोगोद्भवा तिपञ्चफणतोऽद्धं गाः १)। धरणेन्द्र(ः) पद्मकश्च सर्वशान्तिकरौ स्मृतौ ॥ ७१ ॥ यत्तरूपाधिका(रं च? राश्च) निधिहस्ताः शुभो(दराः? दयाः)। सुना(भं ? भो) दुन्दुभिश्चैव सर्वे शान्तिप्रदायकाः ॥७२॥ इलष्टौ च प्रतीहारा जिनेन्द्रस्य च शान्ति(दः ? दाः )। नगरादिपुरम्रामे सर्वविघ्नप्रणाशनाः॥ ७३॥ मृत्तयर्थे विश्वमेतद् भ्रमित च बहुधा देवदैत्याः पिशाचा रत्तो गन्धर्वयत्तो नरमृगपशवो नैव मुक्तिं विजग्मुः। एकः श्रीवीतरागः परमपदसुखे मुक्ति(र्नांशमार्गे)विलीनो वन्धस्तेना(ग१्ध)जैनः सुरगण(म)नुजैः सर्वसौख्यस्य हेतुः ॥ ७४ ॥

इति श्रीसेबात्मज ( सूत्र )भृनमण्डनविरचिते वास्तुशास्त्रे रूपावतारे जिनमुर्त्तिचतुर्विंशतियत्तयत्तिण्यधिकारो नाम सप्तमोऽध्यायः॥ ७॥

### अष्टमोऽध्यायः

अथ गौरीं प्रवच्यामि प्रमाणं मूर्त्तिलक्षणम्। चतुर्भुजा लिनेत्रा च सर्वाभरणभूषिता। गोधासनोपरिस्था च कर्त्तव्या सर्वकामदा ॥ १ ॥

[ इति गौरीमूर्तीनां सामान्यलक्षणम् ]

(उत्तमा?उमा च) पार्वती गौरी लिलता च श्रिया तथा। कृष्णा च हिम( वन्ति ? वन्ती ) च रम्भा च सावित्री तथा। **बिखण्डा तोतला चैव त्रिपुरा द्वादशोदिताः ॥ २ ॥** 

[ इति गौरीनामानि ]

अत्तसू( त्राश्त्रं ) च कमलं दर्पणञ्च कमण्ड( लु १ लुं )। उमाना( म्निश्मनी ) भवेन्मूर्त्तिः पूजिता त्रिदशैरपि ॥ ३ ॥ इत्युमा

अत्तसूत्रं शिवं देवं गणाध्यत्तं कमण्डलुम् । अग्निकुण्डोभये पत्ते पार्वती पर्वतोद्भवा ॥ ४ ॥

[ इति पार्वती ]

१। पञ्चमाध्याये वैष्णवप्रकरणे शिलाचकलक्षणं विष्णोर्मूर्त्त्यन्तराणि च प्रतिपादितानि । षष्ठे शैवे शिवमृत्तिः शिवलिङ्गानि प्रसङ्गतो मण्डपविषये विशेषात्र प्रतिपादिताः। अन्तरा सप्तमे जैनाधिकारे जिनतदुपासकतच्छासनरेवताः सलक्षणाः साभिधानाः प्रतिपाद्याष्टमे बाकाधिकारे शकीनां मूर्तीर्वक्मासां गौर्यशतया मूलीभृतां गौरीं लक्षयति अथेति । 'चतु-र्भंजा त्रिनेत्रा च सर्वाभरणभृषिते'ति अविशेषेण सर्वासामेव गौरीमूर्त्तांनां छक्षणम् ; अत एव प्रत्येक-छक्षणे भुजनेत्रादीनामुलेखो न कृतः। 'गौर्याः प्रवक्ष्यामी'ति रूपमण्डने पाटः। (५।१)।

२। कास्तावद गौर्या मूर्त्तय इत्यपेक्षायामाह—उमा चेति। अयमासाम् उद्देशः। रूप-मण्डने अयमुद्देशनिद्देशो नास्ति । तत्र 'अथ गौर्याः प्रवक्ष्यामी'त्युपक्रम्येव क्रमेणाऽऽसां लक्षणानि छिखितानि ।

<sup>&#</sup>x27;अप्तिकुण्डोभये पक्षे' इत्यत्र 'पश्चद्वयेऽग्निकुण्डञ्च' इति रूपमण्डने (९।२) ऋज्वर्थः पाठः ।

अन्तसू ( त्रोभयश्त्राभये) पद्मं तस्योद्धें तु कमण्डलुम् । गौर्या ( याश्र्य ) मूर्त्तिरित्युक्ता कर्त्तव्या शिवशासिनी ॥ ५ ॥ [ इति गौरी ]

अन्तसूत्रं च वीणे हे कमण्डलु (ः) करेषु च। लिलिता च तदा नाम सिद्ध( चामर १ चारण)सेविता॥ ६॥ [ इति जिल्ला]

गोधासनाच्चसूत्रा च ( म ? अ )भयं वरदं करम् । श्रिया मूर्त्तिस्तदा नाम (ग्रहे?ग्रहे) पूज्या (श्रियोपमा?श्रिये सदा)॥ [इति श्रिया]

श्रचसूत्रं कमण्डलुं हृदये च पुटाञ्जलि (ः?)। पश्चा (प्रवश्चश्मयश्च ) कुण्डेषु कृष्णा नाम सुशोभना ॥ ८॥ [इति कृष्णा]

हिमवन्ती शैलराजी (शब्दवस्यात् परीस्ता ?)। (पद्मदर्भणोभवा ?) तु वीवाहे तु माहेश्वरी ॥ ६॥

कमण्डल्वच्चवज्राङ्कुशं गजासनसंस्थिता । (अ१सा)प्रतीतोद्ध(वा १ वद्)रूपा रम्भा च सर्वकामदा ॥१०॥

[इति रम्भा]

६। लिलता रूपमण्डने नास्ति । 'सिद्धचामरसेविते'त्यस्य 'सिद्धामरनिषेविते'त्यर्थे तात्पर्यं वा कृतशुद्धौ पाठे तात्पर्यं वेति चिन्तनीयम् ।

८ । पञ्चाप्तयश्च कुण्डेष्विति उभयतः पार्श्वयोरिप्तकुण्डपञ्चकान्वितेत्यर्थः । अत्र 'पश्च-द्वयेऽप्तिकुण्डञ्चे'ति पार्वतीवदेव पाठो भवेन्न वेति चिन्तनीयम् । इयमपि रूपमण्डने नास्ति ।

९। हिमवन्त्या लक्षणं पाठविकारादु दुरुन्नेयम्। इयमपि रूपमण्डने नास्ति।

१०। सा रम्भा प्रतीतोद्धभवदुरूपा प्रतीतं ख्यातम् उद्धभवद्ध रूपं यस्याः ताद्दशी, यस्या रूपं प्रतिक्षणमेव नवनवीभूतं सत् प्रख्यायते इत्यर्थः। सोपसर्गेण भवतिना वर्त्तमानकास्र-भाविना शत्रा च रूपस्य प्रतिक्षणोत्पद्यमानस्यं स्रभ्यते। स्वभण्डने—

अस्तसूत्रं पुस्तकञ्च धत्ते पद्मं कमण्डलुम् । चतुर्वक्त्रा तु सा(वि ? त्री) श्रोत्रियाणां ग्रहे हिता ॥ ११ ॥ [ इति सावित्री ]

अत्तसूतं वज्र(शक्ति?शक्ती) तस्याधश्च कमण्डलुः । ( त्रिखण्ड?ण्डां ) पूजयेन्नित्यं सर्वकामफलप्र(दा?दाम् )॥१२॥ [ इति त्रिखण्डा ]

शूलात्तसृतं दण्डञ्ज (श्वेतचामकरे शश्वेतचामरकं ) तथा । श्वेतदेहा भवे (देही शहेवी ) तोतला पापनाशिनी ॥ १३ ॥ [ इति तोतला ]

पाशाङ्कुशाभयवरं चतुर्हस्तेष्वनुक्रमात् । त्रिपुरा नाम संपूज्या वन्दिता लिदशैरपि॥ १४॥ [ इति त्रिपुरा ]

#### इति द्वादश गौर्यः

वच्यामि गौर्यायत (नं ? न) देवतानामनुक्रमम् । वामे (स्याद्धि?सिद्धिः) श्रिया सौम्ये सावित्री चैव पश्चिमे ॥१५॥ ( पृष्टिः?पृष्ठे ) कर्णे तथा द्वाभ्यां भगवती सरस्वती । ईशाने च गणेशः स्यात् कुमार(म? श्चा)ग्निकोणके ॥ १६ ॥

> कमण्डल्वक्षसूत्रञ्ज विश्राणा वज्रमङ्कुशम् । गजासनस्थिता रम्भा कर्त्तव्या सर्वकामदा ॥ (अ० ५, इलो० ५)

इति रम्भालक्षणमुपलभ्यते ।

१२। त्रिखण्डा रूपमण्डनं न मण्डयति।

१३। शूलाक्षसूत्रं दण्डञ्ज बिश्राणा चैव वामरम् । त्रोतला कथिता चेयं सर्व( कोप १ पाप )प्रणाशिनी ॥

इति निःसन्दिग्धार्थः पाठो रूपमण्डने ( अ० ५, श्लो० ६ )।

१९--१७। गौर्यायतनं लक्षयति--वक्ष्यामीत्यादिना। वामे इति दक्षिगस्यां दिशि,

कुण्डलाभ्यामलङ्कृता सर्वाभरणभूषिता। मध्ये देवी प्रतिष्ठा( प्यश्प्या ) चेश्वरस्य सदा प्रिया ॥ १७ ॥ [ इति गौर्यायतनम् ]

श्रभयाङ्करापाशं दण्डं जया चैव तु पूर्वतः। सव्यापसव्ययोगेन ( न ? वि )जया नाम सा भवेत् ॥ १८॥ अभयाङ्कुशपाशदण्डम् अजितासन्येऽपराजिता । अभयवजाङ्गुशदण्डं विभक्ताङ्गुशापसवये मङ्गला । अभ( या?यं ) शङ्खवद्मदण्डं मोहिन्य( पि सच्ये सभिनीश्पसच्ये स्तिम्भिनी )॥ १६॥

जया च विजया चैव त्रजिता चापराजिता। विभक्ता मङ्गला चैव मोहिनी स्तम्भिनी तथा। गोर्यायतने शस्ता (चृश्च) अष्ट (स्याद्१स्युः)द्वारपालिकाः ॥२०॥

[ इति गौर्याः प्रतीहाराः ]

सौम्य इत्युत्तरस्याम्, एतेन पश्चिमास्या प्रतिमेति प्रन्थकर्त्त्रभिप्रायः प्रतिभाति । पृष्ठे कर्णे तथा द्वाभ्यामिति-

#### 'पृष्ठकर्णद्वये कार्या भगवती सरस्वती'

इति रूपमण्डने ( अ० ५, रलो० ९ ] संस्कारशुद्धः पाठः । अत्र ऐशानाग्नेययोर्वक्ष्यमाणत्वात् 'पृष्ठकर्णह्रय'परेन वायुनैर्ऋतकोगद्वयं बोध्यम् । एवञ्च-प्रध्यवर्त्तिन्यां प्रतिमायां प्रवस्थायां सत्यामेव वायुनैर्ऋतकोणद्वयं पृष्ठतः स्यादिति पूर्वं पश्चिमास्यपरतामवलम्ब्य यह व्याख्यातं ततु ज्याहतमित्यन्यथा ज्याख्यायते—वामे वामभागे पूर्वास्यत्वादुत्तरस्यां दिशीत्यर्थः, सौम्ये दक्षिणे भागे दक्षिणस्यां दिशीत्यर्थः।

अत्र गौर्यायतने पूर्वस्यां दिशि मूर्त्तिविशेषाश्रवणात् 'लिङ्गस्याग्रे न कर्त्तव्या द्यर्चारूपेण देवता' (अ॰ ३, इल्डो॰—) इतिवदत्रापि गौर्यग्रे मूर्त्तर्न विधेयेत्यायाति, तत्र लिङ्गपदस्योपस्थाण-परत्वव्याख्यानाद्वा ।

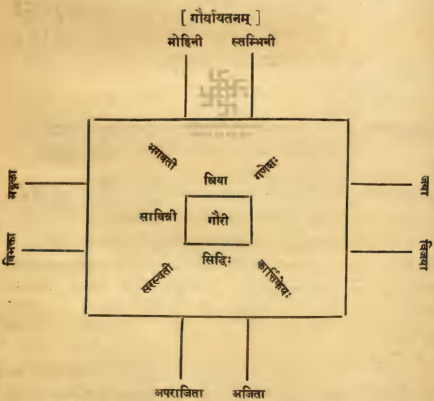
१८-१९। इदानीं गौर्याश्चतसृषु द्वार्षु चतस्रो द्वारपालिका आह—अभयेति। पूर्वादितः प्रादक्षिण्येन ( पूर्व-दक्षि ग-पश्चिमोत्तरक्रमेण ) प्रतिद्वारं हे हे द्वारपालिके वामदक्षिणोदुम्बरयोः

## दण्डश्च परशुं पद्मं मोदकश्च गजाननम्। गणेशं मूषकारूढं सिद्धिदं सर्वकामदम्॥ २१॥

[ इति गणेशः ]

क्रमेण कार्ये इति वर्त्तुलार्थः । तत्र पूर्वे द्वारे वामोदुम्बरे जया दक्षिणोदुम्बरे विजया, एवं दक्षिणे अजितापराजिते, पश्चिमे विभक्ता-मङ्गले, उत्तरे मोहिनी-स्तम्भिन्यौ इति ज्ञेयम् ।

अत्र 'विजया नाम सा भवेत्' (१८) इत्यत्र 'विजया तामसा भवेत्' इति रूपमण्डने (अ० ५, श्लो० ११) प्रामादिकः पाठः, प्रतिद्वारं द्वारपालिकानां यथाश्चतद्वित्वभङ्गप्रसङ्गात्, अनुदेशश्लोके तामसाया अपाठाच । छलबोधार्थं चिन्ने गौर्या आयतनदेवताः प्रतिहाराश्च विवेश्यन्ते—



[ कोष्ठमध्ये यथोक्ता आयतनदेवताः । कोष्ठाद बहिर्द्दयोर्द्धयोर्द्वारोद्धम्बरयोः पूर्वादिक्रमेण यथोक्ता जयाविजयादिद्वारदेवताश्च ]

. २१ । अथ गणेशमूर्तीराह—दण्डञ्चेति । अत्राऽऽदशें श्लोकत्रयानन्तरम् 'इति हेरम्बः'

वरं तथाऽङ्कुशं दण्डं परशुं चाभयं क्रमात्। कपालञ्ज शरश्चात्तमालापाशगदा करे॥ २२॥ पञ्चवक्त्रं त्रिनेत्रञ्ज हेरम्बञ्ज गणेश्वरम्। मूषके च समारूढं सर्वकामार्थसाधकम्॥ २३॥

रक्ताङ्गो गजवक्त्रः स्याद् रत्नकुम्भं तथाऽङ्कुशम् । परशुञ्च तथा द( न्तोशन्तं ) दिच्चणाधःकरक्रमात् ॥ २४ ॥ इति गजाननः

इत्येवं पुष्पिका दृश्यते । परं प्रथमश्चोके चतुर्णाम्, द्वितीये च दृशानामायुधानां दृर्शनादिह्र गणेशस्य पृथक् छक्षणादृर्शनात्, रूपमण्डने (अ० ५, १छो० १६-१७) उभयोरेच पृथक् छक्षण-दर्शनाच एतच् १छोकानन्तरम् [ इति गणेशः ] इत्येवं बन्धन्यन्तः पुष्पिकेका निवेशिता । शिल्प-रत्ने आयुधानां भेदो दृश्यते यथा—

विष्नेशं सपरश्वधाक्षविकादण्डोल्लसल्लुकै-दोंभिः पाशस्णीस्वदन्तवरदात्यैवां चतुर्भिर्युतम् । शुण्डाग्राहितबीजपूरमुरुकुक्षिः त्रीक्षणं संस्मरेत् सिन्दूराभमिभास्यमिन्दुशकलाद्याकरूपमञ्जासनम् ॥

( शि॰ ड॰ अ॰ २५, इलो॰ ५७ )

इति । परिमदं गणेशस्य वा वश्यमाणवक्रतुण्डस्य वा लक्षणं नोभयोरपि वेति स्रधीमि-भांन्यम् । तत्र तु 'अथ बीजगणपित'रित्युपक्रस्य लक्षणान्येतानि लिखितानि दृश्यन्ते ।

२२ । इदानीं हेरम्बं निर्दिशति—वरिमति । अत्र कण्ठतोऽनुक्तत्वेऽपि एतन्मते अयं दशभुज इत्यायाति, आयुधानां तावत्संख्याकत्वदर्शनात् । शिल्परत्नेऽपि 'अथ हेरम्बः' इत्युपकम्य सार्धश्लोकत्रयेण तल्लक्षणमुक्तम्, तत्रापि दशभुजत्वमेव दृश्यते ( उ० अ० २५, श्लो० ५८-६१ ) । रूपमण्डने तु—

वरं तथाऽङ्कुशं दण्डं दक्षिणे पार्श्वभागयोः । वामे कपालं बाणाक्षं पाशं कौमोदकी तथा ॥

(अ० ५, इलो० १६) इति विषमः पाठो विषमा चोभयतः पार्श्वयोरायुधरचना दृश्यते । २३ । पञ्चवक्त्रं त्रिनेत्रमिति गणेशहेरम्बयोः साधारणं लक्षणम्, गणेशलक्षणे वक्त्नेत्रयो-रनुल्लेखात्, अत एव 'हेरम्बञ्च गणेश्वर'मित्यत्रोभयोरेव विशेष्यपरताऽभ्युपेया न त्वेकस्य विशेषणपरताऽपि ।

लम्बोदरं तिनयनं पाशाङ्कुशधरं परम् । वरदाभयहस्तञ्च चलत्कणं (समाचरम् ? सचामरम् )॥२४॥ इति कतुण्डः

उच्छिष्टं मूषकस्थञ्च त्रयत्तं व्यालोपवीतिनम् । भग्नदन्तात्तसूत्रञ्च परशुं मोदकक्रमात् ॥ २६ ॥ इत्युच्छिष्टगणपतिः

सिन्दूराभं त्रिनेत्रञ्च (मश्ञ )भयं मोदकं (वचश्तथा)।
टङ्कं शरोऽत्तमाला च मुद्गरं चाङ्कुशं तथा।
तिशूलं चेति हस्तेषु द्धानं कुन्दवत् सितम्॥ २७॥
इति हरमः

पाशाङ्कशौ कल्पलता ( भृङ्गाभृङ्गं ) बिश्रत् करेषु च। शिशमोलिखनेत्रश्च रक्तः चित्रगणाधिपः २८॥

[ इति क्षिप्रगणपतिः ]

२५ । वक्रतुण्डं रूक्षयति—सम्बोदरमिति । प्रमाणान्तरानुपरूमभेऽपि ग्रन्थकृता कृतया पुष्पिकया वक्रतुण्ड एवायं न सम्बोदर इति जानीमः ।

२६ । उच्छिष्टगणपतिमाह—उच्छिष्टमिति । अयं रूपमण्डने नास्ति । शिल्परत्ने तु बीज-गणपतिप्रस्तावे—

> रक्ताक्षमालां परशुज्ज दण्डं भक्ष्यञ्च दोभिः परितो दधानम् । हेमावदातं त्रिदृशं गजास्यं लम्बोद्रं तं शिरसा नमामि ॥

> > (उ० अ० २५, इलो० ५५)

इति प्रकृतोच्छिष्टगणपतिलक्षणान्वितः कश्चित् गणपतिर्लक्षितो दृश्यते । 'भक्ष्यं' मोद्कम् । २७ । सिन्द्राभमिति । नायं रूपमण्डने न वा शिल्परत्ने उपलभ्यते । पूर्व द्वाविश-त्रयोचिश्वरलोकाभ्यामेको हेरम्बो लक्षितः पुनरपरोऽपि लक्ष्यत इत्यहो हेरम्बग्रहिलता ग्रन्थकर्त्तुः । २८ । पाशाङ्कशाविति । अयमपि रूपमण्डने नास्ति, अस्ति च शिल्परत्ने ; परं तन्न सङ्गस्थाने 'स्वरदः' पदं करोति । तथाच—

धतपाशाङ्क्षशकस्य (क) लितकास्वरदश्च बीजप्रयुतः । शशिशकलकलितमौलिखिलोचनोऽरुणतनुश्च गजाननः ॥

इति। एवञ्चात्र 'सङ्गिमि'त्यत्र 'दण्डमि'ति पाठः कल्पनीयो न वेति सूधीभिश्चिन्तनीयम् ।

उत्तरे तु सदा गौरी याम्ये चैत्र सरस्त्रती । पश्चिमे यत्त (राज्यं?राजः) च बुद्धिः पूर्वे व्यवस्थि (तः?ता)॥२६ इति गणे शायतनम् सर्वे च वामनाकारा (ः) पुरुषाननसौम्य (तः?भाः)।

तर्जनी परशुं दण्डमिवद्यो दण्डहस्तकः ॥ ३० ॥ तर्जनीदण्डापसच्ये स भवेद् विद्यराजकः । तर्जनीखड्गवरदं दण्डहस्तः सुवक्तूकः ॥ ३१ ॥

२९। इदानीं गणेशायतनदेवानाह—उत्तर इति । ठेखकप्रमादादत्र कोणदेवताप्रतिपादकमेकं पद्यं ब्रुटितमिति सम्भाव्यते । तच-

वामाङ्गे गजकर्णन्तु सिद्धिं दृष्याच दक्षिणे। पृष्ठकर्णे तथा द्वौ च धूमको बालचन्द्रमाः॥

(रूप० अ० ५, श्लो० १९)

इति रूपमण्डनोक्तवदेव भवेह इति सम्भावयामः।

३०। गणेशप्रतीहारानाह—सर्व इति । रूपमण्डने 'सौम्याश्च पुरुषाननाः' इति द्वितीय-पादे छखतेव्यः पाठः। अष्टौ गणेशप्रतीहारा दक्षादिद्वारतो युग्मशः स्थापनीया इति वर्त्तुलार्थः। कमस्तु गौर्यायतनहष्ट्या समुन्नेयः। शिल्परत्ने एकैकं वृक्षमाश्रिताभ्यामग्रादिदिशमलङ्कृर्वतीभ्यां द्वाभ्यां द्वाभ्यां द्वारदेवताभ्यां गणेशायतनमलङ्कृतमिति दृश्यते। तथाच—

अग्रेऽथ विल्वमभितश्च रमारमेशौ तद्दक्षिणे वटजुषौ गिरिजावृषाङ्कौ । पृष्ठेऽथ पिप्पळजुषौ रतिपुष्पबाणौ सब्ये प्रियङ्गुमभितश्च महीवराहौ ॥

( उ० अ० २५, श्लो० ४६ )

इति । एवज्जैषां यथाक्रममायुधानि च तत्रैवोक्तानि—
ध्येयौ च पद्मयुगवक्रदरैः पुरोक्तौ पाशाङ्क्रशाख्यपरग्रुत्रिशिखैरथाम्यौ ।

युग्मोत्पलेक्षुमयचापशरैस्तृतीयावन्त्यौ ग्रुकाङ्ककलमाप्रगदारथाङ्गैः ॥

( उ० अ० २५, श्लो० ४७ )

इति । परिमदं प्रतीहाराणामायतनदेवतानां वा लक्षणिमिति यद्यपि दुरुन्नेयम् , तथाऽप्यायुष-दर्शनात् प्रतीहारा एवैते इति निश्चिनुमः नाऽऽयतनदेवताः, आयतनदेवतानां कापि प्रहरणा-नुपल्ल्येः ।

३१। अत्र चतुर्थचरणे 'दण्डहस्तः स्वस्तकः' इति रूपमण्डने (अ० ५, रलो० २२) पाठः ।

तर्जनीदण्डापसव्ये बलवान्तकद्त्तिणे।
तर्जनीवाणचापश्च दण्डश्च गजकर्णकः॥ ३२॥
तर्जनीदण्डापसव्ये गोकर्णाकृतिपश्चिमे।
तर्जनीपग्नाङ्कुशं च दण्डहस्तः सुसौम्यकः॥ ३३॥
तर्जनीदण्डापसव्ये स चैव ग्रुभदायकः।
( य१द )च्रह्मारादि(क्१)सर्वेषु श्रष्टो चैव ग्रुभावहाः॥ ३४॥
तर्जनीदण्डापसव्ये बलवान्तकद्त्तिणे।
तर्जनीवाणचापश्च दण्डश्च गजकर्णकः ३५॥
इति गण शबतीहाराः
कार्तिकेयं प्रवत्त्यामि तरुणादित्य(सं१स) प्रभम्।
कमण्डलोदवर्णाभं कुमारं सुकुमारकम्॥ ३६॥

३५। द्वात्रिंशश्लोकतुल्यमिदं पद्यं सम्पातायातमिति सम्भाव्यते ।

गण्डकेश्चि(रके १करें)र्यक्तं मयूरवरवाहनम्।

३६। कार्त्तिकेयमाह—कार्त्तिकेयमिति। स्थानभेदेन स्थाप्यमानोऽयं द्वि-चतु-द्वांद्श-। भुजत्वेन त्रिधा भवति। तत्र स्थानीये खेटनगरे वा द्वादशभुजः, खर्वटे चतुर्भुजः, ग्रामे वने वा द्विभुज इति शिल्परत्नसम्मतं तत्त्वम्। तथाच—

स्थानी(यं १ये) खेटनगरे भुजा द्वादश कल्पयेत्॥ ३७॥

स्थानीये खेटके वाऽपि कुमारो लिख्यते यदा ॥
भुजा द्वादश कुर्वीत खर्वटे चतुरो भुजान् ।
ग्रामे वने द्विबाद्धः स्थान् स्थान

( शिल्प० उ० अ० २५, इलो० १२९-१३० )

'कमण्डलोदवर्णाभम्' इत्यत्र 'कमलोद्रवर्णाभम्' इति रूपमण्डने पाठः ( अ० ५, रलो० २६ )। एवज्र 'तरुणादित्यसप्रभिम'त्यनेनौज्जवल्यम्, 'कमलोद्रवर्णाभिम'त्यनेन च वर्ण-प्रकर्षः प्राप्यते ।

३७। 'स्थानीयं खेटनगरे' इत्यत्र 'स्थानीये खेटके वाऽपि' इति शिल्परत्ने 'स्थापनीया-खेटनगरे(?)' इति रूपमण्डने पाठः। गण्डकैश्चिकुरैर्युक्तमिति गण्डदेशविलम्बिभिः केशैः 'गालपाद्दा' इति प्रसिद्धैः शिखण्डकविशेषैर्युक्तमित्यर्थः। चतुर्भु जः ( कर्पटे ? खर्बटे ) स्याद वने प्रामे द्विबाहुकः । शक्तिपाशं तथा खड्गं शरः शूळं तथैव च ॥ ३८ ॥ वरदश्चैकहस्तः स्यादथवाऽभ(वश्य) दो भवेत् । एते दिल्लाणतो ज्ञेया ( : ) केयूर( वणकोद्ध ? कटकोज्ज्वळाः) ॥ ३६ ॥

धनु (ः) पताका मुष्टिश्च तर्जनी तु प्रसारि(का?ता)। खेटकं ताम्रचुडश्च वामहस्तेषु शस्यते॥ ४०॥

[ इति द्वादशभुजः ]

द्विभुजस्य करे शक्तिर्वामे (स्याः )कुक्कुटोपरि । [इति द्विस्रजः ]

चतुर्भुजे शक्तिपा( शो? शौ ) वामतो दिचणे ( च सः ? त्वसिः )॥ ४१ ॥

वरदोऽभयदो वा(पी१पि) दिन्त(णे स्या१णः स्यात्) तुरीयकः।

कार्त्तिकेय( मयं?िममं ) शुभ्रं कर्त्तव्यं सर्वकामदम् ॥ ४२ ॥

स्थानीये इति स्थितियोग्ये खेटनगरे कर्षकप्रामे इत्यर्थः ।

३८ । खर्बटे क्षुद्रनगरे । रूपमण्डने—

चतुर्भुजः कर्पटे स्याद वने ग्रामे हिबाहुकः ।

दक्षिणे शक्तिपाशश्च खड्गं पाशं त्रिशूलकम् ॥ इति

(अ० ६, श्को० २८ )।

४१। वामे करे शक्तिरन्यः करः कुकुटोपरीत्यन्वयः।

४२ । तुरीयक इत्यन्न तुरीयकमिति रूपमण्डने प्रामादिकः पाठः। देवता—२० पञ्चलीलया वत्त्रचामि शास्त्रभेदेस्तु भेदिताः। (१)लीलया ( <sup>(२)</sup>लील?लीला )<sup>(३)</sup>लीलाङ्गी <sup>(४)</sup>ललिता च <sup>(४)</sup>( लि?ली )लावती ॥ ४३ ॥

तसकाञ्चनवर्णाभा बालसूर्यसमप्रभा।
सुवक्ता च सुनेता च (स्यश्स्व)रूपारूपदायिनी॥ ४४॥
अत्तमाला तथा कुण्डी अधोहस्तेषु कारयेत्।
द्वी हस्ता(विश् वी) दृशौ सर्वा(रूश्व)र्द्धृहस्तौ निगद्यते॥४५॥
मृणालयु(ग्मे श्मैः) लीलया च लीला स्यात् पद्मपुस्तकैः।
लीला( ग्नी १ ज्नी ) पाशपद्माभ्यां लिलता च (व्रजां १ वज्रा-)
क्रुशैः॥ ४६॥

पाशाङ्कु(श १ शैः ) लीलावती लीलया(ः) पश्च कीर्त्तिताः ।

अस्यानन्तर(तं ? तो ) व(ह्ने ? ह्ये) नव दुर्गा(ः) शुभावहा(ः) ॥ ४७ ॥

४३ । इदानीं पञ्चलीलया लक्षयित । पञ्चलीलया इति नवदुर्गादिवत् लीलयादिपञ्चकमित्यर्थः । इत्पमण्डने संज्ञास्वरूपनिर्देशिका आद्या पद्यद्वयी नास्ति । विचिन्वन्तोऽपि वर्य पञ्चलीलया-स्क्रमणं समराङ्गणसूत्रधार-काश्यपशिल्पशिल्परतादिषु नोपलन्धवन्तः ।

४५ । सर्वासामेवाधोहस्तेषु अक्षमाला कुण्डी चेति प्रहरणद्वयम् ; ऊर्द्वु हस्तानां विशेषो वक्ष्यत इत्यर्थः । 'कुण्डी'त्यत्र 'अम्बुपात्रम्' इति रूपमण्डने पाठः । सर्वावूर्द्वु हस्ताविति राश्य-पेक्षया द्विवचनम् । 'निगद्यत' इति शैल्पं पदम् ।

४६ । मृणालयुग्मैरिति इस्तयोर्युग्मं युग्मं मृणालमित्यर्थः, 'पग्ने युग्मे' इति रूपमण्डने पाठः । 'पग्नपुस्तकैरि'ति बहुवचनमविवक्षितम्, एवमुत्तरत्र । सर्वत्र विशेषणे तृतीया ।

४७। नवदुर्गा आह—अस्येति। रूपमण्डने महालक्ष्मीक्षेमङ्करी-हरसिद्धयस्तिस्र एव कक्षिताः। एताः सर्वाश्चतुर्वाहवः। किमिति बाहव एव केवलं लक्षिता इति न लक्षयामः।

(अदो ? आदौ) तत्न<sup>(१)</sup> महालच्मी<sup>(२)</sup> (न ? र्न)न्दा <sup>(३)</sup>चेमकरी तथा।

(४)सर्वती (४) महरण्डा च (६) भ्रमणी (०)सर्वमङ्गला ॥ ४८ ॥ (५)रेवती (६)हरसिद्धिश्च नवदुर्गीभिधानकम् ।

[ इति नवदुर्गानामानि ]

(पृथुमे १ पृथगे) कैकस्यानुक्रमं कथयिष्याम्यनुक्रमात् ॥४६॥ वरदं त्रिशूलं खेटं पानपात्रश्च बिश्रती । नागनीलकण्ठमध्ये महालच्मी(ः) प्रकीर्त्तिता ॥ ५०॥ [इति महालक्ष्मीः]

अज्ञसूत्रं खड्गखेटं पानपात्रं तथोत्तमम् । नन्दा नाम (संख्या ? समाख्या)ता पूज्यते नन्दहेतवे ॥ ५१ ॥ [इति नन्दा]

वर(दं ?) त्रिशूलं पद्मं च पानपात्रं विधृत् करे । चेमङ्करी तथा नाम चेमारोग्यप्रदायिनी ॥ ५२ ॥ [ इति क्षेमङ्करी ]

कमण्डलुं चक्रखेटं पानपात्रं तथोत्तरे। सर्वती च तदा नाम ( सर्वकृष्ट ? ) प्रदायिनी ॥ ५३॥ [इति सर्वती]

खड्गं तथा त्रिशूलं च घण्टापात्रं तथोन्नतम् । महरण्डा (तथोन्नाम ? तथा नाम) वन्दिता विदशैरिप ॥५४॥

४८। 'क्षेमकरी'त्यत्र 'क्षेमडूरी'ति लक्षणनिरूपणवेलायाम्।

४९। अनुक्रमं क्रमेण एकैकस्याः कथविष्यामि लक्षणमिति शेषः।

५०। नागनीलकण्डयोह्यादानप्रयोजनमनुसन्धेयम्।

खड्गं डमरुखेटपाशं बिश्रती च करोत्तमैः। भ्रामणी च तदा नाम भ्रामयेद् दुष्टचेतसः ॥ ५५ ॥ [इति भ्रमणी]

अज्ञसूनं तथा वज्रं घण्टापानं तथोत्तमम्। सर्वमङ्ग(ल ? ला) मङ्गल्या सर्वविद्यविनाशिनी ॥ ५६ ॥ [इति सर्वमङ्गला]

दण्डितशूलं खट्टाङ्गं पानपातं च बिश्रती। रेवती च तदा नाम सर्वशान्तिप्रदायिनी ॥ ५७ ॥ इति रेवती ]

कमण्डलुं खड्गडमरं पानपातं तथा शुभम्। हरसिद्धिस्तदा नाम सर्वस्य सिद्धिहेतवे ॥ ५८ ॥

> [ इति हरसिद्धिः ] इति नवदुर्गाः।

चेत्रपालो विधातव्यो दिग्वासा घण्टभूषितः। कर्त्तिकां डमरुं विभ्नद्दिणे तु करद्वये ॥ ५६॥ वामे शूलं कपालं च मुण्डमालोपवीतकः। करोटि(नी १ नि)करोदारमालाग्रन्थितशेखरः ॥ ६० ॥ इति चेत्रपालः ।

५५। उद्देशश्चोके 'भ्रमणी'ति वर्त्तते अत्र च भ्रामणीति दृश्यते, कतरदेतयोः परिवर्त्तन-मर्हतीत्यनिश्चिन्वानैरस्माभिः कापि न व्यापारितो इस्तः, परं प्रथमपरित्यागे मानाभाषं

न्निधा भिवते सात्त्विकश्च द्विभुजचतुर्भृजत्वेन पुनर्द्विधेति साकल्येन चतुर्विधः। रूपमण्डने पुनरेक एव चतुर्भुजः। तथाच--

> क्षेत्रपालो विधातच्यो दिग्वासा घण्टभूषितः ॥ (कार्त्तिकां ? कर्त्तिकां ) डमर् बिश्रदक्षिणे तु करद्वये । वामे शूलं कपालञ्च मुण्डमालोपवीतकम् । करोति(?)कटितोदारसर्पग्रन्थितशेखरः ॥ इति (अ० ५, %ो० ७४-७५)।

मन्यमानैः पुष्पिकायां 'श्रमणी'ति विहितम् । ५९-६०। क्षेत्रपाछं लक्षयति-क्षेत्रपाल इति । शिल्परक्षेऽयमादौ सान्त्रिकादिभेदेन

अथातः संप्रवच्यामि (मात १ मातृ)रूपाणि ते (जया १ जय)।
तत्र ब्राह्मी चतुर्वक्ता (पाठ १ षड्)भुजा हंससंस्थिता ॥ ६१ ॥
पिङ्गलीभूषणोपेता मृगचर्मोत्तरीयका।
वरं सूत्रं कजं धत्ते दक्तबाहुलये कमात् ॥ ६२ ॥
वामेषु पुस्तकं (कुण्डी १ कुण्डीं) विश्व(त्तीं १ ती) चाभयप्रदा।
[ इति माली ]

माहेश्वरी वृषारूढा पञ्चवक्ता तिलोचना ॥ ६३ ॥ बालेन्दुभृज्जटाजृटसुशोभा सर्वसौख्यदा । षड्भुजा (दर १ वर )दा दत्ते सूत्रं डमरुकं तथा ॥ ६४ ॥ शूळं घण्टाभयं वामे सैव धत्ते महाभुजा ।

कौमारी रक्तवर्णा स्यात् षड्वक्ता सार्कलोचना ॥ ६५ ॥ रिवबाहुर्मयूरस्था वरदा शक्तिधारिणी । पताका बिस्रती दण्डं (पानं १ पाशं) बाणञ्च दिव्वणे ॥ ६६ ॥

करोटीति । करोटिनिकरेण छछाटास्थिसमूहेन ग्रथिता या उदारा महती माछा तथा ग्रन्थितः शेखरः शिरस्यकेशजूटो यस्य सः । अयमेव पाठः साधीयानिति प्रतिभाति, शिल्परते (उ० अ० २५, श्को० १०८) 'नानानागविभूषितत्व'स्योक्तत्वेऽपि रूपमण्डनीयपाठिश्चन्त्य एव ।

६१ । इदानीं सप्त मातृर्रुक्षयित—अथात इति । 'जय' इति विश्वकर्मणोऽन्यतममानस-पुत्रस्य नाम । शिल्पशास्त्रस्य प्रवक्ता विश्वकर्मा बोद्धव्यश्च सत्पुत्रेष्वन्यतमो जयो नामेति प्रसिद्धितित युज्यत एव तत्सम्बोधनम् ।

हर । पिङ्गली स्रवर्णम् । कर्ज पद्मम् । दूरभिन्नमेवास्य लक्षणं शिल्परक्ष- (उ० अ०२५, इल्रो० ७६ ) रूपमण्डनयोः (अ०५, इल्रो० ६१-६३ )। तयोरियं चतुर्भुजा ।

६३। इयमपि चतुर्भुजा शिल्परह्ररूपमण्डनयोः।

६९ । सार्कलोचनेति । सा अर्कलोचनेति च्छेदः, अर्कलोचना द्वादशनेत्रा । यद्वा, अर्कलोचनैः सह वर्त्तमानेति विग्रहः । रविबाहुद्वादशभुजा । इयमपि शिल्परल-रूपमण्डनयो-श्रतुर्भुजा । वामे चापमधो घ(ण्टा १ ण्टां) कमलं कुक्कुट(स्त्व १ न्त्व)धः। परशुं विश्रती दत्ते तद्धस्त्वभयान्विता ॥ ६७ ॥

वैष्णवी तार्च्यगा श्यामा षड्भुजा वनमालिनी। वरदा (दा १ ग)दिनी दत्ते दधती चाऽऽयुधस्रजम् ॥ ६८॥ शङ्खचकाभ(या १ यैः) वामे (सचैर्य १ सा चैव) विलसद्भुजा। [ इति वैष्णवी ]

कृष्णवर्णा तु वाराही शूकरास्या महोदरा ॥६६॥ वरदा दण्डिनी खड्गं बिश्नती दित्तणे सदा । खेटपाशाभ(या ? यैः)वामे सैव चापि लसद्भुजा ॥७०॥ [इति वाराही]

ऐन्द्री सहस्रद्दक् सौम्या हेमाभा गजसंस्थिता। वरदा सूत्रिणी वज्रं बिश्रत्यूद्धें तु दक्तिणे। वामे तु कलशं पात्रमभयं तद्धाःकरे॥ ७१॥

[इति ऐन्द्री]

चामुण्डा प्रेतगा रक्ता विकृतास्याऽहिभूषणा।
दंष्ट्र(दा ? ला) चीणदेहा च गर्चाची भीमरूपिणी॥ ७२॥
दिग्बाहुः चामकुचिश्च मुसलं (चक्रयं ? चक्रकं) शरः।
अङ्क(शी ? शं) विश्वती खड्गं · · · चाप्यथ वामतः॥७३॥
खेटं पाशधनुदण्डकुठारं (वे ? चे)ति विश्वती।

[ इति चामुण्डा ]

६९ । शङ्ख्यकाभयैरिति । वामभागे शङ्ख्यकादिभिर्विलसद्युजेत्यन्वयः ।

७१। ऊर्द्धे इत्युर्द्ध क्रमेण।

७३। 'अङ्करां विभ्रती खड्गं' इत्यनन्तरं त्रुटितस्थाने 'सन्ये' इति स्यात्।

चिण्डका श्वेतवर्णा स्या(त्रावा ? च्छवा)रूढा च षड्भुजा। जटिला च लसत्त्र्यचा वरदा शुलधारिणी॥ ७४॥ कर्त्तिकां बिभ्रती दत्ते पाशपात्राभयान्यतः।

[ इति चण्डिका ]

इत्ये(हं ? ता ) मातरः प्रोक्ता रूपभेद्व्यवस्थया॥ ७५॥ भैरवं कारयेत्तव नृत्यमानं विकारणम्।
गणेशमादौ कर्त्व्यमन्ते कुर्याच भैरवम्॥ ७६॥
मातृणां मध्यतः कार्याः पंक्ति(शो ? शः ) चण्डिकादयः।
वीरेश्वर(स्य ? श्च ) भगवान् वृषारूढो धनुर्धरः॥ ७७॥
(वीणाहस्त ? वीणां हस्ते )त्रिशूलश्च बाणं चैव प्रकारयेत्।
वीरेश्वरस्य रूपं तु मातृणामम्रतो भवेत्॥ ७८॥
हित मात्रः।

[ अथ द्वादश सरस्वत्यः ]

एकवक्ता(ः) चतुर्भु जा मुकुटेन विराजिता(ः) । प्रभामण्डलसंयुक्ता(ः) कुण्डलान्वितशेखरा(ः) ॥ ७६ ॥ [ इति सरस्वतीनां साधारणळक्षणम् ]

अन्तपद्मं वीणापुस्तकं महाविद्या प्रकीर्त्तिता ।

अद्तं पुस्तकं वीणा पद्मं महावाणी च नामतः ॥ ८० ॥ [ इति महावाणी—२ ]

७६ । प्रसङ्गानमात्रायतने कर्त्तव्यानामन्येषां नामान्याह — भैरविमिति । गणेशमादा-विति । अत्र आद्यन्तादिपदानि किंसम्बन्धीनीति न विद्यः । 'मध्ये च मातृकाः कार्या अन्ते तेषां विनायकः' (अ० ५, इल्लो० ७४) इति रूपमण्डने सिन्निवेलस्य वैपरीत्यं दृश्यते । कतरदेतयोर्युक्ततरिमिति शिल्पिन एव निर्धारयन्तु ।

७९-८० । इदानीं द्वादश सरस्वतीर्रुक्षयन् प्रथममासां साधारणं लक्षणमाह—एकवक्ता इति । एताः सरस्वत्यो नेतरत्र लभ्यन्ते । यत्र यत्र पुस्तकमिति व्यक्षरेण नाम्ना छन्दसो-ऽपक्कतम् , तत्र तत्र पुस्तमिति पाठेऽपि न क्षतिः ।

वरान्तपद्मपुस्तकं शुभावहा च भारती। [ इति भारती—३ ] वराम्बुजान्तपुस्तकं सरस्वती प्रकीर्त्तिता ॥ ८१॥ [ इति सरस्वती—४ ] वराचं पुस्तकं पद्मम् आर्या नाम प्रकीर्त्तिता। [इत्यार्या—९] वरपुस्तकात्तपद्मं ब्राह्मी नाम सुखावहा ॥ ८२ ॥ [ इति बाह्यी—६ ] वरपद्मवीणापुस्तकं महाधेनुश्च नामतः। [ इति महाधेतुः—७ ] वरश्च पुस्तकं वीणा वेदगर्भा तथाऽम्बुजम् ॥ ८३ ॥ [ इति वेदगर्भा—८ ] अज्ञं तथाऽभयं पद्मं पुस्तकेनेश्वरी भवेत्। [ इतीश्वरी—९ ] (असपप्तं ? अत्तं पद्मं) पुस्तकञ्च महालच्मीस्तथोत्पलम् ॥८४॥

[ इति महालक्ष्मीः-१० ]

अन्तं पद्मं पुस्तकं च महाकाल्यभयं तथा। [ इति महाकाली-११ ]

अज्ञपुस्तकमभयं पद्मं महासरस्वती॥ ८५॥

[इति महासरस्वती—१२]

इति द्वादश सरस्वत्यः।

अष्टादश(जया ? भुजा) कार्या भद्रकाली मनोहरा। (त्र १ आ)ळीढस्थानसंस्था तु कर्त्तव्या सौख्यदायका ॥ ८६ ॥ **यत्तमाला त्रिशृलञ्च खड्गश्चकं करेषु च।** वामे तु चापं कर्त्तव्यं शङ्खपद्मौ तथैव च ॥ ८७ ॥

८६। आलीढेति। दक्षिणं पादमग्रतः कृत्वा वामपादाकुञ्चनमालीढस्थानम्, तेन सन्तिष्ठत इति आछीइस्थानसंस्था।

श्रुव(सृचौ ? स्रुचौ) न कर्त्तव्यौ तथा वेदिकमण्डलुः। दण्डशक्तिश्च कर्त्त(व्यं ? व्या) कृष्णाजिनहुताशनौ ॥ ८८ ॥ (त्र ? ह)स्तानां भद्रकाल्यास्तु भवेत् (कौतस्तु ?) शोभनः। एकश्चैव महाभाग रत्नपात्रधरो भवेत्॥ ८६ ॥

इति भद्रकाली।

निगयते द्यथा चण्डी हेमभासा सुरूपिणी।
त्रिनेत्रा यौवनस्था च पीतपीनपयोधरा॥ ६०॥
एकवक्ता तु सुम्रीवा बाहु(वं १ विं)शितसंयुता।
शूलासिशिक्तचकाणि गदाशङ्खपवीन(पी १ पि)॥ ६१॥
उद्धीदिक्रमयोगेण विश्रती सासवा शुभा।
शस्त्रोद्यतकरः कुद्धस्तद्म्रीवासम्भवः पुमान्॥ ६२॥
श्लिभिन्नो वमद्रक्तो रक्त(भू१भू)मूर्द्धजेच्चणः।
सिंहेन खाद्यमानश्च पाशाबद्धो गले भृशम्॥ ६३॥
यात्यहो कान्तसिंहा च सव्यं द्योलीढगासुराः (१)।
चण्डी चोद्यतशस्त्रा च महिषासुर्घातिनी॥ ६४॥

इति चण्डी।

'श्र्लासिशक्तिचकाणि पाशं खेटायुधाभयम् । डमरुं शक्तिकां वामैर्नागपाशञ्च खेटकम् ॥ कुठाराङ्कशचापांत्र वण्टाध्वजगदास्तथा । आदर्शमुद्दगरान् इस्तैः'···· ॥ (अ० ५०, इस्लो० १-३)

इति विंशतिरेवाऽऽयुधानि प्रतिपादितानि ।

९४ । 'याम्याङ्घ्राकान्तसिंहा च सन्याङ्चिनींचगासरे' इत्याग्नेये (स० ५०, ६छो० ५)।

९१ । इह बाहुर्विशतिपर्यासानामायुधानामुङ्खेलो नास्ति । वयपि 'ऊद्वीदिकमयोगेण' इति परत उत्तया निर्दिष्टान्येवाऽऽयुधानि वामे दक्षिणे चेत्यायाति आदिपदसामर्थ्यात्, सभाऽपि न साकल्यतो विशतिर्भवन्त्यायुधानि, मूळे अष्टानामेवाऽऽयुधानां निर्देशात् । आप्नेये तु—

चिण्डकायतनोक्ता (च ? नां) कथिष्याम्यनुक्रमम्। वेतालो वरदश्चेव पिङ्गाचो भृकुटिस्तथा ॥ ६५॥ धूम्रकः कण्ठद्दक् चैव रक्तात्तश्च मुलोचनः। दंष्ट्राननश्च विकटः कोपस्फुरदशनोज्ज्वलः ॥ ६६ ॥ तर्जनी खटुाङ्गं चैवोद्धं स्या (स्याद्) डमरुदण्डकौ। वेतालस्तु समाख्यातः सव्यापसव्ये करटकः॥ ६७॥ अभयं खड्गखेटञ्च दण्डं पिङ्गललोचनः। अभयापसव्ययोगेन भवेद् भृकुटिनामतः॥ ६८॥ तर्जनीवज्राङ्क्शदण्डं धूम्रको नाम कीर्त्तितः। सव्यापसव्ययोगे च भवेत् (कक ? ककु)दनामकः ॥ ६६॥ तर्जनीलिशूलहस्तं खट्टाङ्गं दण्डमेव च। रक्ताचो नाम तस्यैव सव्यापसव्ये सुलोचनः ॥ १००॥ इति चण्डिकाप्रतीहाराः। दिञ्याम्बुजकरा ( कुर्या ?कार्या ) सर्वाभरणभूषिता । गौरी शुक्काम्बरा देवी रूपेणाप्रतिमा भुवि ॥ १०१ ॥ प्रथमा चतुर्भु जा कार्या देवी सिंहासने शुभा। सिंहासनं प्रकर्त्तव्यं कमलं चारु(व १ क)र्णिकम् ॥ १०२ ॥

९६। आयुधप्रतिपादनावसरे शततमञ्जोके 'ककुद' इति नामदर्शनादिहापि तदेव नाम युक्तमिति 'धूलकः ककुद्श्रेव' इति पाठः स्यात् ।

वेता (ल १ लः) करटश्चैव पिङ्गाक्षो सृकुटिस्तथा।
सूत्रकः कङ्कदश्चैव रक्ताक्षश्च सलोचनः॥ ( अ० ५, इलो० ५१-५२)
इति रूपमण्डने नाम्नो वैलक्षण्यमुपलभ्यते।

९७। करटक इति पूर्व 'वेतालो वरटश्चैच' इति घोषवद्दवर्णनिमित्तक-विसर्गसन्धिद्र्श-नात् सम्नपि रूपमण्डने 'करट' इति पाठो नोपात्तः, अत्र पुनः 'करट' इति दृश्यते। परमत्र साधकनाधकप्रमाणाभावादेकाक्षरमात्रकृता 'वरटे'ति ग्रुद्धिः शक्यसम्पादनेति मन्यामहे। त्रष्टपत्रं महाभा(ग १ गा ) कर्णिकायान्तु संस्थिता । विनायकवदासीना देवी कार्या महाभुजा ॥ १०३ ॥ बृहन्नालं करे कार्यं तस्याधः कमलं शुभम् । दित्तणे यादवश्रेष्ठः केयूरप्रान्तसंस्थितः ॥ १०४ ॥ वामेऽमृतघटः कार्यस्तथा तस्या मनोहरः । तस्या (ः) सव्यो क(रे१ रो) कार्यो विल्वशङ्खध(रे१ रो) कमात् ॥ १०४ ॥

आवर्जितघटं कार्यं तत्पृष्ठं च करद्रयम्। देव्याश्च मस्तके पद्मं तथा कार्यं मनोहरम् ॥ १०६॥ रति लक्ष्मीः।

१०२-३। सिंहासनिमिति। चारुकणिकम् अष्टपत्रं कमलं सिंहासनं प्रकर्तन्यं सिंहासनत्वेन कल्पनीयम्। तस्य कणिकायां महामागा देवी संस्थिता इत्यन्वयः। 'अष्ट-पत्राम्बुजस्योद्धं लक्ष्मीः सिंहासने शुभे। विनायकवदासीना सर्वाभरणभूषिता॥' इति रूपमण्डनीय-(अ० ५, इलो० ५७) पाठदर्शनादम्बुजोपि सिंहासनं तत्र लक्ष्मीर्विनायकवदासीना इत्यर्थः सम्पद्यते। अयमेव यदि प्रमाणं तदा 'सिंहासनं प्रकर्तन्यं कमले चारुकणिके। अष्टपत्रे' इति पाठपरिवर्त्तनेनात्रत्यं पादत्रयं शोधनीयम्। विनायकवदासीनेत्यनेन किं लक्ष्यत इति न विद्यः।

१०६। आवर्जितघटमिति—

'आवर्जितवटं कार्यं तत्रपृष्टे च करिद्वयम्'

इति स्यात् । अस्यार्थः—तस्या देव्याः पृष्ठे पृष्ठपाश्चयोरित्यर्थः, आवर्जितवटम् अवनिमत्त-कलसद्वयं करिद्वयं हस्तिनौ कार्यम् इति । इदं मतान्तरम् 'उत्तसहाटकनिभा करिभिश्चतुर्भिराष-र्जितामृतवटैरभिषिचयमानां' इत्यन्यत्रोक्तः,

मुक्तागौरैश्रतुर्भिर्द्विपपतिभिरथो पुष्करोद्यद्वघटास्या-चिर्यद्वलाभिषिक्ता करकमछलसत्पद्मयुग्माभयेष्टा । मानाकस्पाभिरामा द्रुतकनकनिमा रक्तपङ्केष्ठस्था रम्याङ्गी सप्रसन्ना वितरतु विपुर्ला सन्ततं श्रीः श्रियं वः ॥

इति शिल्परक्षवचनाच ( उ० भा० अ० २४ इली० ९ )। करिद्वयपश्चमध्यनुगृह्णाति—

त्तेते कोल्लापुरादन्ये महालत्त्मीर्यदाऽर्च्यते । लत्त्मीवत् सा तदा कार्या रूपाभरणभूषिता ॥ १०७॥ दिल्लाधः करे पात्रमृद्धें कौमोदकी भवेत् । वामार्थे खेटकं धत्ते श्रीफलं तदधःकरे ॥ १०८॥ इति महालक्ष्मीः।

कात्यायन्याः प्रवक्त्यामि रूपं दशभुजं तथा । त्रयाणामिप देवानामनुकारानुरूपिणी ॥ १०६ ॥ जटाजूटसमायु(कं १ कां) मध्ये न्दुकृतलक्त(णम् १ णाम्)। लोचनत्रयसंयुक्तां पद्मेन्दुसहशान(नम् १ नाम्)॥ ११०॥ अतसीपुष्पवर्णाभां सुप्रतिष्ठां सुलोचनाम् । नवयौवनसंयुक्तां सर्वाभरणभूषिताम् ॥ १११ ॥ सुचारुवदनां तद्वत् पीनोन्नतपयोधराम् । लिभङ्गस्थानसंस्थानां महिषासुरसूदनीम् ॥ ११२ ॥

> शुक्रेभद्रयपुष्करेरितघटक्चोतद्दविशुद्धोदकैः स्नायन्तीमतिहृद्यरूपविभवां नीलोल्लसत्कुन्तलाम् । शुक्राकल्पविशेषविश्रमरसामुत्तसहेमप्रभां वन्दे बाहुयुगप्रसक्तकमलां देवीं सरोजासनाम् ॥

इति ज्ञिल्परत्नीयमेव पद्यान्तरम् ( उ० भा० अ० २४, क्लो० १० )।

१०७। कोल्लापुरादन्ये अन्यस्मिन् क्षेत्रे इत्यन्वयः।

१०९। कात्यायनीमूर्त्तिमाह—कात्यायन्या इति । प्रायेणाविकलं मत्स्यपुराणीयं दशसुजा-ध्यानमिदम् । (अ० २६०, क्लो० ५५-६५) विकलानि स्थानानि यथावसरं प्रदर्शयिष्यन्ते । जयाणामपीति, जसविष्णुमहेश्वराणां प्रतीकरूपामित्यर्थः । 'अनुकारानुकारिणीम्' इति मात्स्ये ।

११० । 'अर्धेन्दुकृतशेखरामि'ति द्वितीयचरणे, 'पूर्णेन्दुसदृशाननामि'ति चतुर्थचरणे मात्स्यानुमतः पाठः ।

१११ । 'नवयौवनसम्पन्नामि'ति तृतीयचरणगतो मात्रस्ये पाठः ।

११२ । 'छचारुदशनामि'ति प्रथमपादे 'महिषासरमर्दिनीमि'ति चतुर्थपादे मात्स्यानुगतः

त्रिशूलं खड्गचको च बाणं शक्तिं च दक्तिणे। वामे (च) खेटकं चापं पाशमङ्गुशमेव च॥ ११३॥ घण्टां वा परशुं वाऽिप वामहस्ते नियोजयेत्। अधस्तान्महिषं तद्वद् विशिरस्कं प्रकल्पयेत्॥ ११४॥ शिरश्छेदोद्भवं तद्व(दा १ दा) नवं खड्गपाणिनम्। हृदि शूलेन निर्भिन्नं निर्य(इन्त१दन्व)विभूषितम्॥ ११५॥ रक्तर(क्तिक १ क्तीकृ)ताङ्गञ्च रक्तविस्फारितेक्तणम्। वेष्टितं नागपाशैश्च भुकुटीभीषणान (ना १ नम्)॥ ११६॥ देव्यास्तु दक्तिणं पादं समं सिंहोपरि स्थितम्। किञ्चदूद्धै तथा वाममङ्गुष्टं महिषोपरि॥ ११७॥

[ रत्ये संस्थानवैशिष्ट्यम् ] भङ्गे भङ्गे मुखं कुर्याद्ध(स्ते ? स्तौ ) दृष्टिं च नर्त्तने । हस्तकाद्यं भवेछोके कर्मणोऽभिनयेऽखिलम् ॥ ११८ ॥

११३। 'त्रिञ्जूलं दक्षिणे द्वात् खड्गं चकं क्रमादधः। तीक्ष्णबाणं तथा शक्तिं वामतोऽपि निबोधत ॥ स्रोटकं पूर्णचापञ्च पाशमञ्जूशमेष च ।' इति मात्स्ये।

११४। 'वामतः सन्निवेशयेदि'ति मात्स्ये पाठः। 'प्रकल्पयेदि'त्यत्र 'प्रदर्शयेदि'ति मात्स्ये पाठः। 'प्रकल्पयेदि'त्यत्र 'प्रदर्शयेदि'ति मात्स्ये पाठो ध्येयपरत्वेन निर्देशाह यथा छिल्छ एविमहापि निर्मेयत्वेनोपपादनात् 'प्रकल्पये-दि'त्येव पाठः प्रकृतोपयोगी।

११६ । एतस्माच्छ्रोकात् परं 'सपाशवामहस्तेन धतकेशञ्च दुर्गवा । वमद्रुधिरवक्त्रञ्च देग्याः सिंहं प्रदर्शयेत् ॥' इत्ययं इलोकोऽधिको मात्स्ये ।

११८। 'भैरवं कारयेत्तत्र नृत्यमानं विकारणम्' (८१७७) इत्यादिपचे नृत्यनमूर्ति-दर्शनात्तदुपयोगितयाऽस्थान एव नृत्यसंस्थानं दर्शयितुमाह—भङ्गे भङ्गे इति । नर्त्तने भङ्गे भङ्गे नर्त्तनस्य प्रतिविच्छेदं प्रतिपादक्षेपमिति यावत्, मुखं इस्तौ दृष्टिञ्च कुर्याद विद्ध्यात्, नर्त्तनविषयोपयोगितया मुखादीनि विन्यस्येदित्यर्थः । अथवा नृतीयश्लोके 'आस्येनाऽऽलम्बयेद्व गीतम्' इति दर्शनाद्व गीतस्य भङ्गे भङ्गे मुखं कुर्यात्, नृत्ये इस्तौ दृष्टिञ्च कुर्यादित्यर्थः कार्यः ।

#### [ इस्तादीनां रसाभिन्यञ्जकता ]

# यतो हस्तस्ततो दृष्टि (य ? र्य) तो दृष्टिस्ततो मनः। यतो मनस्ततो भावो यतो भावस्ततो रसः॥ ११६॥

मुखादीनां प्रातिस्विकं विषयम् 'आस्येनाऽऽलम्बयेद गीतम्' इत्यादौ दर्शयिष्यति । कथमेवं कुर्या-दित्यपेक्षायामाह—हस्तकाद्यमिति । यतः हस्तकाद्यं मुखहस्तदृष्टयः लोके कर्मणश्रलन-भोजनादेरभिनये अवस्थानुकारे अखिलं सप्रयोजनं भवेत् । यथाहि लोके वाचा स्वं स्वं मनोगतं प्रकाश्यते एवमेव हस्तादेरिङ्गितेनापि तत् प्रकाशयितुमहेंदित्यर्थः । अत्र पूर्वार्थे मुखस्य प्राङ्-निर्देशादिह 'मस्तकाद्यम्' इत्येव पाठः साधीयानिति प्रतिभाति । यथाश्रुतपाठे 'हस्तकाद्यम्' इत्यत्राऽऽदिपदम् आद्यन्तयोर्मुखहष्ट्योर्थाहकम् ।

११९। सम्प्रति इस्तादीनां रसाभिन्यक्ती कारणतामाइ—यत इति। अत्र नृत्य-प्रसङ्गात्तदुपयोगितया रसस्यैव चरमभाविफल्ल्यमुक्तम्, समराङ्गणसूत्रधारे तु—

> रसानामध वक्ष्यामो दृष्टीनां चेह लक्षणम् । तदायत्ता यतश्चित्रे भावव्यक्तिः प्रजायते ॥ (अ० ८२, रुलो० १)

इति चित्रविषयत्वेन भावाभिन्यक्तेरेव चरमफलत्वमुक्तम् । तत्र भावाभिन्यक्तेर्हष्ट्यायक्तर्वं दृष्टिन्यङ्गयत्वम् , रसायक्तत्वं रसानुसारित्वमिति विवेकः ।

सम्प्रति व्याख्यायते—यतो यस्मिन् विषये इस्तः प्रवर्त्तते, इस्तो यं विषयं प्रतिपाद्यतीत्यर्थः, इष्टिएपि ततस्तन्नैव भवेत्, इस्तानुगुणविषये एव इशं प्रवर्तयेदित्यर्थः। यत्र दृष्टिस्तत्र मनः, मनोऽपि इष्ट्यनुकूलविषये निवेशयेदित्यर्थः। यत्र मनस्तन्न भावः तस्य मनोविकाररूपत्वात् ; यथोक्तं 'निर्विकारात्मके चित्ते भावः प्रथमविकिये'ति । यत्र भावश्चित्तविकिया तन्नैव रसो भवेत् , रसस्य विभावानुभावव्यभिचारिभावव्यङ्गस्थायिभावरूपत्वेन तस्य भावस्य चाविनाभावत्वेन प्रतीतेः। अत्र इस्तदृष्टिमनसां व्यापारः कत्तृ साध्यः, इतरयोस्तु व्यापारः प्रतिबन्धापगममान्नेण यहच्छयोत्पद्यत इति भेदः, रसस्तु फलीभृत इति न तस्य व्यापारचिन्ता। अत्र भावपदेन स्थायी भाव उच्यते। अत्र च चित्रे रसाभिव्यञ्जनार्थमुपक्षिप्तमिदं पद्यमिति प्रत्यक्षयोर्हस्तदृष्ट्यो-रेवान्नोपयोगो न त्वप्रत्यक्षस्य मनसः, तथाऽप्यस्य दृष्टिप्रेरक्त्वेन भावकारणत्वेन चोपन्यासो नानुपयोगमर्हति। एवं यद्यपि चित्रे भावरसयोर्विवेकोऽप्यनितप्रयोजनीयस्तथाऽपि रसस्य मुख्यफळत्वेऽविसंवादात्तदुपस्थापनञ्चोपयुज्यत इति ज्ञेयम्।

यस्य खलु वित्रस्य हस्तौ युद्धायोद्धयुक्तौ तस्य कथं भावः स्यात् कथं वा दृष्टिरित्यादि-संशयापनुत्त्यर्थभयमारम्भः। तथा च यस्य हस्तौ युद्धन्यापृतौ तस्य प्रायेणोत्साहो भावो दृष्टे-इज्ज्वलत्वादिना शिल्पिना प्रतिपाद्येतेत्यर्थः। उक्तज्ञ समराङ्गणे— [ शत्ये आस्यादीनां प्रातिस्विकविषयनिक्षणम् ] (अङ्गेशुआस्ये)नाऽऽलम्बयेद् गीतं हस्तेनार्थं प्रकल्पयेत् । चत्तुर्भ्यां च भवेद् भावः पादाभ्यां तालनिर्णयः ॥ १२०॥

[ ग्रन्थकृतः स्वाहङ्कारपरिहारः ]

श्रीविश्वकर्मणः शास्त्रे पुराणभरतागमे । रूपसंख्याऽप्यनेकाऽस्ति लेशोऽयं लिखितस्ततः॥ १२१॥

[ ग्रन्थसमाप्तिः ]

यस्या नो कलयन्ति रूपमिखलं ब्रह्मादयो देवता गौर्या विश्वमिदं विचित्ररचनाश्चर्यं समृत्पद्यते।

> प्रोक्तं रसानामिद्मन्न लक्ष्म दशाख्य संक्षिप्ततया तदेतत्। विज्ञाय चित्रं लिखतां नराणां न संशयं याति मनः कदाचित्॥

> > (अ० ८२, श्लो० ३५ ) इति।

१२०। पुनरिष रत्यादौ विशेषमाह—आस्येनेति। अत्र यथाश्रुतपाठे सामान्यवाचिना अङ्गराब्देन अङ्गविशेषो मुखं लक्ष्यते, यथा नदीविशेषजोऽपि गाङ्गेयः शान्तनवो नदीज इति। श्लोकः स्पष्टार्थः। समराङ्गणसूत्रधारे—

> हस्तेन सूचयन्नर्थं दृष्ट्या च प्रतिपादयम्। सजीव इति दृश्येत सर्वाभिनयदर्शनात्॥

इति (अ० ८२, इलो० ३३-३४),

आङ्गिके चैव चित्रे \* \* \* साधनमुच्यते ।

( भवेदत्रादत ? ) स्तस्मादनयोश्रित्रमाश्रितम् ॥

इति यथोक्तमर्थमनुवदन्निव तस्य चित्रोपकारकत्वमपि व्यादिदेश । नन्दिकेश्वरविरचिते अभिनय-दर्पणे ( Calcutta Sanskrit Series, No. V. )—

चक्षु-या दर्शयेद भाषं पादा-यां तालमादिशेत्

इति द्वितीयचरणपरिवृत्त्याऽयं श्लोकः, अविकलः पूर्वश्लोकश्च वर्त्तते ।

१२२ । सम्प्रति ग्रन्थकर्ता स्वकृतेरसमग्रत्वमन्यच्छायायोनित्वञ्च प्रत्याययति—श्रीविश्वकर्मण इति । पुराणे मात्स्याग्नेयविष्णुधर्मोत्तरादौ भरतागमे भरतकृतनाट्यसूत्रादौ च रूपसंख्याऽपि, न केवलं नृत्यगीतादिगतिविशेष इत्यपेरर्थः, अनेका अस्ति, मया तु ततो लेशोऽल्पमाश्रं खिखितः । आस्तां नाम नृत्यगीतादिविषयके विशेषे न्यूनता तन्नास्माकमनधिकारात, यत्त्वस्म-दिधिकृतायां रूपसंख्यायामप्यसामग्र्यं तदेव मां दुःखाकरोतीति भावः ।

## कल्पान्तावसरे सुरासुरगणो यस्यां समालीयते तस्मात् (स्या १ सा ) जगदम्बिकाऽखिलजगद्वन्या सुखं यच्छतु ॥ १२२॥

इति श्रीचेत्रात्मज [ सूत्र ? ]-भृग्मण्डनविरचिते वास्तुशास्त्रे रूपावतारे देवीमूर्त्तिलक्षणाधिकारो नाम अष्टमोऽध्यायः॥ ५॥ समाप्तोऽयं ग्रन्थः।

[ श्रीउमामहेश्वरार्पणमस्तु । शके १७६६ जयनामसंवत्सरे ( ज्ये १ ज्ये ) ष्ठे मासे कृष्णपत्ने त्रयोदश्यां भृगुवासरे समापितम् । सखोपन्तदादालिमये अष्टेकरयां वा पुस्तकावक्षस नकल तयार केली आसं ॥ शके ॥ १७६८ ॥ त्रयनामसंवत्सरे माघकृष्ण ११ एकादश्यां मन्द्वारे तारी २ माहे मार्च सन्न १८६७ इसवी रोजी नारायणकल लिहिणार व्यंकाजी नारायण भरसा शीराहणार श्रीकन्हाटक त्रेत्रस्थेन लिखि(त)म् ॥ स्वार्थं परोपकारार्थम् । श्रीकृष्णार्पणमस्तु ॥ श्री शुभं भवतु ॥ श्रीमहालस्मी प्रसम् प्रन्थसं० ॥ ६०० ॥ ]\*

१२२ । अस्याध्यायस्य देवीमूर्त्तिलक्षणाधिकारत्वेन, देवीनाञ्च गौरीप्रकृतिकत्वेन ग्रन्थ-समाप्तौ गौर्री स्तौति—यस्या नो इति । सा 'यस्मात् न कल्यन्ती'त्यादि 'तस्माद'खिल-जगद्ववन्धेति हेतुहेतुमदभावः ।

वैषम्याद विषयस्य वा विरमणात्तत्सम्प्रदायस्य वा

मौर्ख्यादाक्षरिकस्य वा स्वरुनतस्तस्यावधानस्य वा ।
सम्प्राप्ता य इद्द प्रमादिनवया याथार्थ्यबोधिद्वषस्तांस्ताज् शोधियतुं यथामित समारुम्ब प्रयासो मया ॥
औदास्यतोऽत्र विदुषां न दशां निपातः
सञ्जात इत्यनपनीतदुरुहमावे ।
शास्त्रे न शिल्पविषये विवृतिः सकल्पा
ज्ञात्वाऽपि दिङ्नियमने मम कल्प एषः ॥
उपेन्द्रमोहनारूयेन कोटालीपाडजन्मना ।
साङ्कातीर्थेन विप्रेण कालीक्षेत्रप्रवासिना ॥
काव्यप्रकाशं संस्कर्जाऽष्टमतो दशमाविष ।
टीकेयं देवतामूर्तिगोचरा विद्विता मया ॥

• पादमें लिपिकतः, सक्तीयोध्यं विस् त्रिपलकते।

86 - 6/9

Deptt of Arts

13 - 3 - 86

देवतामूर्तिप्रकरणस्थ-पाठेषु

रूपावतारे भेदाः

# देवतामूर्त्तिप्रकरणस्थ-पाठेषु

# **%रूपावतारे** भेदाः

#### प्रथमाध्याये

| † | १३ | ı | (१) | 'हस्तादेवेंद-' | इत्यन्न | 'हस्तादिवेद-'। |
|---|----|---|-----|----------------|---------|----------------|
|---|----|---|-----|----------------|---------|----------------|

१५। (४) 'द्विभागा' इत्यत्र 'द्विभागे'।

१६। (४) 'द्विभागे' इत्यत्र 'द्विभागा'।

षोडशश्लोकात् परम्-

भागमेकं भवेत् पीतं (?) किनष्ठा मध्यमो(न्त ? त्त )मा। या प्रोक्ता द्वारमानेन साऽर्चा श्रेष्ठा प्रकीर्त्तिता।। इत्यधिकम्।

- १८। (३) 'दशहस्तादितो' इत्यत्र 'दशहस्तादिना'।
- २०। (१) 'चतुरस्रीकृते' इत्यत्र 'चतुरस्रे कृते'।
- २१। (३) 'दशांशेन' इत्यत्र 'दशांशोना'। (४) 'पश्चांशेन' इत्यत्र 'पश्चांशोना'।
- २३। (२) 'शैलरत्न-' इत्यत्र 'स्वर्णरत्न-'। (४) 'शुभा' इत्यत्र 'तथा'।
- २४। (३) 'स्फुटिताऽप्यर्च्या' इत्यन्न 'स्फुटिता पृज्या'।
  - (४) 'दुःखदायिका' इत्यत्र 'दोषदायका'।
- २५। (३) 'काष्ट्रपाषाणजा भग्नाः' इत्यत्र 'काष्ठपाषाण निष्पन्नाः'।
- २६। ‡(५) 'वराहो वा' इत्यत्र 'वराहोऽथ'।
- ३६। पट्त्रिंशः श्लोकः सप्तत्रिंशश्लोकस्य प्रथमपादश्च न स्तः।
- ४०। (४) 'शमीत' इत्यत्र 'शमित'।
- ४१। (३) 'भूमेर्गोर्दानात्' इत्यत्र 'भूमौ गोदानात्'।
- ४४। (२) ' इत्यत्र 'चैव जनमरकम्'।
- ४५। (१) 'नर्त्तनं' इत्यत्र 'नदनं'। (४) 'महद् भयम्' इत्यत्र 'भयं महत्'।

प्तद्यन्थविवरणं भूमिकायां द्रष्टव्यम् ।

<sup>†</sup> सर्वसन्या अङ्काः श्लोकानाम्, बन्धनीस्थात्र श्लोकपादानासित्यनुसन्धेयम् ।

१ (५)-(६) इत्यङ्कद्वयं वट्पादश्चोकविषयम् ।

- ४८। (४) '-स्तथा' इत्यन्न '-स्तदा'।
- ४६। (१) 'देवतायात्रा-' इत्यत्र 'देवतयात्र-'।
- ५०। (२) 'प्रोद्भृतवैकृतं' इत्यत्र 'प्रोद्भृतं वैकृतम्'।
- ५२-५३। 'वेद्व्यासे' इत्याद्यर्धात् परमर्धत्रितयं नास्ति ।

अञ्चायान्ते 'देवतामूर्त्तिप्रकरणे' इत्यन्न 'रूपावतारे'।

#### द्वितीयाध्याये

- १। (३) 'क्रमादशगुणं' इत्यत्र 'क्रमादष्टगुणं'।
  - (४) 'जनसंख्यैः कराङ्गुलैः' इत्यत्र 'जैनसंख्यैः करोऽङ्गुलैः'।
- ४। (१) 'तलमुखं' इत्यत्र 'तालमानं'।
- ५। (२) 'जनस्तथा' इत्यत्र 'जिनस्तथा'।
- ६। (१) 'पञ्चतालैश्च' इत्यत्र 'पञ्चतालञ्च'।
- १। (२) 'ब्रह्मात्मा' इत्यत्र 'ब्रह्माचा'। (५) 'जितेन्द्राश्च' इत्यत्र 'जिनेन्द्राश्च'।
- १२ । द्वादशक्षोकात् परम्— 'तालैः षोडशभिः कर(हे १ दे ) वीरूपाणि कारयेत्' । इत्यधिकम् ।
- २८। (१) 'विस्तर-' इत्यन्न 'विस्तरे'।
- ३०। (१) 'दीर्घे' इत्यन्न 'दैर्घ्ये'।
- ३३। (३) 'जरायुजाह्यं' इत्यत्र 'जरायुजाद्यं'। (४) 'विश्वरूपं' इत्यत्र 'विश्वरूपी'।

अध्यायान्ते 'रूपावतारे देवतामूर्त्तिप्रकरणे' इत्यन्न केवलं 'रूपावतारे'।

## तृतीयाध्याये

- १। (२) 'ब्रह्मांशे' इत्यत्र 'नवांशे'।
- ४-५। चतुर्थ-पञ्चमश्लोकौ न स्तः।
- ७। (१) 'मानुषं' इत्यत्र 'मानुष्यः'। (३) 'ब्रह्मविष्णवंशाः' इत्यत्र 'ब्रह्म-विष्णवी(शं ? शाः )'।
- ८। (३) 'पैशाचके' इत्यन्न 'पैशाचिके'। (४) 'ब्रह्मांशे लिङ्गमैश्वरम्' इत्यन्न 'ब्रह्मांशं लिङ्गमीश्वरम्'।
- ६। (१) 'द्वारादयोऽष्टधा' इत्यत्र 'द्वारोदयोऽष्टधा'।
- १६। षोडशश्लोको नास्ति।

- २१। (१-२) '-रेकनाभिर्जिने' इत्यत्र '-रेकनाभिजिने'।
- २२। (४) 'त्रहा मातृगणा-' इत्यत्र 'महामातृगणा-'।
- २३। (३) 'दृष्टियातहितं' इत्यन्न 'दृष्टिघातहतं'। (४) 'पुराघं' इत्यन्न 'पुरा-( द्यां?्यं )'।
- २७। (१) 'सदनं' इत्यत्र 'वदनं'।
- २८। अस्य श्लोकस्य स्थाने 'ज्ञात्वा स विश्वकर्मा सर्वद्यः' इति पाठः। अध्यायान्ते 'देवतामूर्त्तिप्रकरणे' इत्यत्र 'रूपावतारे'।

# चतुर्थाध्याये

- १। (२) 'कमण्डलुवरान्वितः' इत्यत्र 'कमण्डलुकरान्वितः'।
- ४। (१) '-नामानं' इत्यत्र '-नामाऽयं'।
- ५ । सपुष्पिक-पञ्चमश्लोकस्थाने 'अक्षसूत्रं पुस्त' इति पाठः ।
- १। (४) 'पितश्चाध्ययने रतः' इत्यत्र 'तपश्चाध्ययनोद्यतः'।
- १३। (४) 'तं त्रिलोचनम्' इत्यत्र 'तत्त्रिलोचनम्'।
- १५। (२) 'गृहाश्चैवोत्तरे' इत्यत्र 'प्रहाश्चैवोत्तरे'।
- १७। अस्य श्लोकस्य पूर्वार्घस्थाने-

'पद्मं शुचाऽक्षदण्डञ्च सत्यभामा तु वामतः' इति पाठः

- (४) 'कमण्डलुख' इत्यत्र 'कमण्डलु स'।
- १८। (३-४) 'दण्डागमस्त्रवाक्कालं जयश्च' इत्यत्र 'दण्डागममस्त्रवाक्फलजयस्य'।
- १६। (४) 'खड्गयुग्' इत्यत्र 'खेटको'।
- २०। (४) '-निभवः' इत्यत्र '-विभवः'।
- २१। (२) 'ते जय' इत्यत्र 'तेजसः'।
- २३। (२) 'सोम एव च' इत्यत्र 'सौभ एव च'।
- २४। (४) 'पाणिवल्लभौ' इत्यत्र 'पाणिपल्लवौ'।
- २५। (४) 'प्रधाना पद्म-' इत्यत्र 'प्रधानपद्म-'।
- २८। (३) 'भर्गमूर्त्तः' इत्यत्र 'भोगमूर्त्तः'।
- ३२। (२) 'होमजलीलकम्' इत्यत्र 'होमजकीलकम्'।
- ३३। (१) 'सुदर्शना करा' इत्यत्र 'सुदर्शनकरा'।
- ३६। (१) 'आग्नेय तु' इत्यत्र 'आग्नेय्यां तु'।
- ३७। (४) '×× अ' इत्यत्र 'प्राच्यां स्थाप्यश्च'।

| ३८। | (३) | '-भगाम्बिकेशः' | इत्यन्न | 'भगोऽम्बिकेशाः' | 1 |
|-----|-----|----------------|---------|-----------------|---|
|-----|-----|----------------|---------|-----------------|---|

#### ३६। अस्य श्लोकस्य पूर्वार्धे-

'श्रीकण्ठसूर्या(ः)स्युरथोऽम्बिकाजा (ः) प्रदक्षिणं मध्यविदिक्षु पुज्याः ।' इति पाठः ।

- (४) 'विद्यातिपरसंस्थाः' इत्यत्र 'विद्यानि परत्र सं वा ?'।
- ४०। (२) 'आनन्दश्चान्तक-' इत्यत्र 'आनन्दश्चाङ्गद्-'।
  - (क) चत्वारिंशश्लोकस्य परार्धम् उत्तरपद्यञ्च न स्तः।
- ४२-४६ । द्वाचत्वारिंशश्लोकात् षट्चत्वारिंशश्लोकान्तायां पञ्चश्लोक्यां पाठो विसंष्ठुलः ।

# ४८। अष्टवत्वारिंशश्लोकस्य परार्धे—

'वामश्रुचवरे दोर्भ्यः शशाङ्कस्य निरूप्यते' इति पाठः।

- ५५। (१) 'शौरितिलसम्यमासं' इत्यत्र 'शौरिं नीलसमाभासं'।
- ५८। (१) 'गृहाः किरीटिनः कुर्यान्' इत्यत्र 'गृहाः किरीटिनः कार्याः'।
- ५६। (१) 'वरदं वज्राङ्कुराश्व' इत्यत्र 'वह' (?) वज्राङ्कुरां'।
- ६०। (४) 'मेषारूढं हुताशनम्' इत्यत्र 'मेषारूढो हुताशनः'।
- ६२। (२) 'कतिका' इत्यत्र 'कर्त्तिका'।
  - (४) 'श्वानरूपश्च' इत्यत्र ( 'स्वा ? श्वा )नारूढश्च'।
- ६४। (४) 'तलो दिशि' इत्यत्र 'ततो दिशि'।
- ६५। (१) '-निधिबीजपूरं' इत्यत्र '-निधिकरञ्जे व'।
  - (३) 'मृगारूढ'' इत्यत्र 'गदारूढ''।
- ६६। (४) 'मित्रकोणके' इत्यत्र 'ईशकोणके'।
- ६७। (२) 'आदियाद्याः' इत्यत्र 'आदियामी' (?)।
  - (४) 'पालकस्यः' इत्यत्र 'पालकः सः'। अध्यायान्ते 'देवतामूर्त्तिप्रकरणे रूपावतारे' इत्यत्र केवलं 'रूपावतारे'।

#### पञ्चमाध्याये

- २। (२) 'खाडशूलघरं लिखेत्' इत्यत्र 'क्षत्रियाणां फलप्रदौ'।
  - (३) 'क्षत्रियाणां फलप्रदौ' इत्यत्र 'त्रिविक्रमो वामनश्च'।
- ४। (४) 'चाकिकाणां' इत्यत्र 'चक्रिकाणां'।

# ८। अस्त्र पूर्वार्धे-

'केशवः पद्म-शं-चं-गो मधुसूद्वनश्च शं-प-गः' इति पाठः ।

- (४) 'प-शं-ग-च' इत्यन्न 'प-शं-ग-चैः'।
- १२। (१) 'नृसिंह्श्र-प-गं-राश्र' इत्यन्न 'नृसिंह्श्रक-पं-गं-शं'।
- १३। (१) 'श-प-चां-गः' इत्यत्र 'श-पं-चागः'। (३) 'शं-च-ग-पः' इत्यत्र 'शं-च-प-गः'।
- १४। (२) 'सृष्टिमामतः' इत्यन्न 'सृष्टिमार्गतः'। (४) 'सर्वत्रेणायुध-' इत्यन्न 'सर्वत्रेवाऽऽयुध-'।
- १५। (४) 'च वर्तुला' इत्यत्र 'सुवर्तुला'।
- १८। (२) 'निद्राकुला' इत्यत्र 'छिद्राकुला'। (३) 'रेषाकुषा' इत्यत्र 'रेखाकुला'।
- १६। (२) 'पायुनः' इत्यत्र 'या पुनः'।
  - (३) 'चक्राऽथनामा' इत्यत्र 'चक्राऽथवा सा'।
- २०। (१) 'सुरत' इत्यन्न 'सुरक्ता'।
  - (२) 'निषण्णा पाति-' इत्यत्र 'लक्ष्मणा पांक्ति-'।
  - (३) 'पूजयेद् यः' इत्यत्र 'पूजयेच'।
- २१। (२) 'पाइर्वभिन्ना विभेदिका' इत्यत्र 'पाइर्वभिन्नविभेदिता'।
- २४। (४) 'कृष्णकर्षकम्' इत्यत्र 'कृष्णवर्णकम्'।
- २६। (१) 'समे चक्रे' इत्यत्र 'इयामचक्रे'।
  - (२) 'नान्तरायिके' इत्यत्र 'नान्तरायके'।
- २६। (३) 'रेप्यायां' इत्यत्र 'रेखाणां'।
- ३७। (३) 'एकवस्त्रैक' इत्यन्न 'एकचक्रस्य'।
  - (४) 'संज्ञाः स्युः पश्च' इत्यत्र 'संज्ञाः पश्च'।
- ३८। (५-६) 'दारिद्रथमटनं' इत्यत्र 'दारिद्रथं मदनं'।
- ३६। अस्य पूर्वार्धे-

'चक्रे तु मध्यदेशस्थे तेषामाख्यानकं शृणु' इति पाठः।

- ४०। (३) 'अनन्तश्चेदिति ज्ञेयः' इत्यत्र 'अनन्तश्चेति विज्ञेयः'।
- ४१। (१) 'एकपद्मान्तिका' इत्यत्र 'एक( पद्मिकता ? पद्माङ्किता )'।
  - (२) 'दक्षिणार्त्तसंस्थिता' इत्यत्र 'दक्षिणावर्त्तसंस्थिता'।

- ४२। (२) 'पद्मनादि य अङ्किता' इत्यत्र 'पद्मे न गद्याऽङ्किता'।
  - (४) 'सप्तसम्पद्-' इत्यत्र 'सदा सम्पद्-'।
  - (५-६) पञ्चम-षष्ठ-पादयोः— 'छाञ्छनेन विना माया सा प्रशस्ता तु सा स्मृता (?)' इति ।
- ४३। (२) 'वाप्यर्थ यद् गदा' इत्यत्र 'वाप्यथ वा गदा'।
- ४४। (२) 'रोगर्ज' इत्यन्न 'रोगतो'। (३) 'तस्य' इत्यन्न 'तत्र'।
  - (४) 'महै रौगै-' इत्यन्न 'महैदु छै-'।
- ४५। (१) 'विकटास्या' इत्यन्न 'कोटरास्या'।
  - (४) '-प्येषामङ्कोन' इत्यत्र '-ण्येवमङ्कोन'।
- ४७। (१-२) 'पीतवर्णाभमहावक्तू' इत्यत्र 'पीतवर्णाभं ( सह ? महा )चक्रं'।
- ४८। (१) 'पृष्ठदिग्भागे' इत्यत्र 'मध्यदिग्भागे'।
- ५०। (१) 'जयदुस्वशुभासक्तो ननः' इत्यत्र 'जपहुःखं सुभासक्तो मानः(१)'।
- ५१। (१) 'शुभे' इत्यत्र 'समे'।
- ५२। (१) 'चतुश्चकं' इत्यत्र 'चतुर्वक्त्रं'।
- ५३। (१) 'कूर्माङ्कितास्तु ये' इत्यत्र 'कूर्माङ्किता(ः)श्रिये'।
  - (२) '-दायकाः' इत्यत्र '-कारका(ः)।

अस्मात् श्लोकात् परम् अनचत्वारिंशश्लोकतुल्यम्—

'परमेष्ठयजितक्रोधस्तथा नारायणोऽन्तकः ।

अनन्तश्लोति विज्ञेयो नानामृत्तिस्तु ये तः(१)'।। इति पद्यम् ।

- ५५। (३) 'नरसैन्यस्य' इत्यत्र 'परसैन्यस्य'।
- ५६-५७। वट्पञ्चाश-सप्तपञ्चाशश्लोकयोः स्थाने— 'अङ्कितं ग्यांच चक्रं स्यात् यजताहिवताद्भवि' इति पाठः।

अतः परम्—

'हला( कुष ? ङ्कुरा )धरं चैव चक्रमध्ये व्यवस्थितम् । (बलं भद्रकितं ? बलभद्राङ्कितं ) चक्रं वाञ्छितार्थफलप्रदम्' ॥ इति पद्यमधिकम् ।

- ५८। (४) 'सीतायाः' इत्यत्र 'तृतीयः'।
- ५६। (२) 'घृतरूपिणः' इत्यत्र 'घृतिरूपिणः'।
  - (४) '-प्रदृश्च यत्' इत्यत्र '-प्रदं हि तत्'।

- हर। (२) 'यश्रक्रमुद्घाटयेन्नरः' इत्यन्न 'यो मूल्यमुद्घाटयेन्नरः'। अतः परं पुष्पिकायाम् 'इति पन्नगाशनः' इत्यत्र 'इति गरुडः'। ६८। 1 33 (**\xi**) 'वामबाहुषु' इत्यत्र 'सर्वबाहुषु'। 'महावराहं' इत्यत्र 'नृवराहं'। ७२। (8) 'शिलमुषली' इत्यत्र 'शीरमुषली'। (3) 1041 'ध्वजपीनसटाश्रिताम्' इत्यत्र 'ध्वजपीतसमाश्रितम(?)'। 100 (8) (3) 'पुरुषाकस्यै' इत्यत्र 'पुरुषस्यैव'। 130 अशीतितमैकाशीतितमश्लोकयोः पौर्वापर्यविपर्ययः। 60-681 'श्वेतं स्फटिक-' इत्यत्र 'श्वेतस्फटिक-'। ८३। (3) 'लिनात् प्रविशारदः' इत्यत्र 'लिखेचित्रविशार(दैः? दः )'। 641 (8) '···शिरोधृतः' इत्यत्र 'दुर्निरीक्षशिरोधरः'। 681 (8) 'कर्तव्यमतिजानु-' इत्यत्र 'कर्तव्यः प्रतिजानुं'। 133 (2-2) 'प्राक् कार्यस्तु' इत्यत्र 'प्राग्वन् कार्यः'। (8) 103 'धृष्टबाहु'' इत्यत्र 'ह्यष्टबाहु''। (२) 183 'दक्षिणास्त्रचतुष्टयम्' इत्यत्र 'दक्षिणास्त्रे चतुष्टये'। 183 (२) 'विश्वं समुद्भवः' इत्यत्र 'विश्वसमुद्भवः'। (२) 133 'वासुदेवं करम्' इत्यत्र 'वासुदेवकम्'। (2) 1009 '-चक्रं चेदं' इत्यन्न '-चक्रं च दण्डं'। (३) 2221 'पद्मगमोक्ता' इत्यत्र 'पद्मरं चोक्ता(?)'। (3) 2231 'तर्जनीबाणचापश्च' इत्यत्र 'पद्मिनीचापबाणश्च'। (१) 3881 अध्यायान्ते 'देवतामृतिंप्रकरणे' इत्यत्र 'रूपावतारे'। षष्टाध्याये---'कुण्डलास्यमलङ्कृतम्' इत्यत्र 'कुण्डलाभ्यामलङ्कृतम्'। (२) 21 'जटाकृतचन्द्रदेवं' इत्यत्र 'जटाचन्द्राकृति'। (१) 81
- 'दंष्ट्राकरालविकटास्यं' इत्यत्र 'दंष्ट्राकरालवदनम्'। (१) ६। 'शशाङ्ककृतशेखरम्' इत्यत्र 'शङ्करं कृतशेखरम्' । 61 (8) अष्टम-नवमश्लोकयोः पूर्वापरीभावपरिवृत्तिः। 13-3 'खट्टाङ्गं चक्रपालभ्व' इत्यत्र 'खट्टाङ्गभ्व कपालभ्व'। (१) 221

- \* १३। (३-४) 'वामे अक्षसृत्रश्व' इत्यत्र 'वामेऽक्षसृत्रश्वेव'।
  - १४। (२) '-विभूषितम्' इत्यत्र '-विभूषणम्'।
  - १५। (४) 'नागेन्द्रासनभूषितम्' इत्यत्र 'नागेन्द्रोरुविभूषितम'।
  - १८। (४) 'वरदाभयपाणिकम्' इत्यत्र 'वरदाभयपाणिनम्'।
  - १६। एकोनविंशः श्लोको नास्ति।
  - २०। (२) '-हस्तं त्रिशृलिनम्' इत्यत्र '-हस्ते त्रिशृलिनम्'।
  - २१। (४) 'चित्रैश्वर्यसमन्वितम्' इत्यत्र 'चित्रैश्वर्यफलप्रदम्'।
  - २२। (३) 'खड्गचापशिरः-' इत्यत्र 'खड्गचापशरः'।
  - २५। (३) 'पञ्चवक्त्भयं' इत्यत्र 'पञ्चास्यमभयं'।
  - २६। अस्य परार्धे—

'इच्छाज्ञा(नं ? न )कलायुक्तत्रिनेत्रं ( व ? वि )ज्ञानार्णवम्' इति पाठः ।

- २७। (४) 'कर्णे वै तालपत्रकम्' इत्यत्र 'कर्णयोस्ताडपत्रकम्'।
- २८। (४) 'स्वदक्षिणे' इत्यत्र 'च दक्षिणे'।
- २६। (१) 'अर्धे तस्य त्रयो रूपः' इत्यत्र 'अर्धस्तस्य स्नियो रूपं'।
- ३०। (४) 'गणेशं व्याप्य' इत्यन्न '(मणेश चाथ ? गणेशश्चाथ)'।
- ३१। एकत्रिशश्लोकाल् परम्-
- † 'अंलिङ्गितवामहस्तं नागेह द्वितीये कर । हरस्कन्धनुमाहस्तं दर्पणां द्वितये कर ॥' इत्यधिकम् ।
- ३३। (२) 'कृष्णार्थेनस्तु' इत्यत्र 'कृष्णार्थेन तु'।
- ३५। अस्मात् श्लोकात् परम् 'इति गरुडध्वजः' इत्यधिकम्।
- ४४। (३) 'ऋद्धामुखगतः' इत्यत्र 'रज्यागतमुखः'।
- ४६। प्राण्यकायां 'हरिहरपितामहः' इत्यत्र 'हरांहीरराय-पीतामहः' इति विशेषः।
- ४७-४८ । चन्द्राङ्किपितामहलक्ष्मणात्मकं ऋोकद्वयं नास्ति ।
- ४६। अस्य श्लोकस्य परार्ध परस्य च पूर्वार्ध नास्ति।
- ५३। (४) 'वामार्धांदि-' इत्यत्र 'वामोर्ध्वांदि-'।
- अत्रेदं द्रष्टव्यम् छन्दोभङ्गभयान्मृले 'वामे अक्षस्त्रज्ञे'त्यकृतसिन्धः पाठ एव पूर्वमनन्य गत्या सिन्नवेशित आसीत् , पाठान्तरं तु छन्दः पालयदेवाऽऽत्मानं छसंहितमकरोत् ।
  - † 'आिंक्षिक्षतो बामहस्ते नागेन्द्रो द्वितीये करे । इरस्कन्ध उमाहस्तो दुर्पणं द्वितीये करे ॥' इति स्यात् ।

- ( 308 ) '-खट्राङ्गपात्राणि' इत्यत्र '-खट्राङ्गपाशानि'। (3) 441 'हरिहरस्यापि' इत्यन्न 'हरिहरश्चापि'। (8) 4६1 'द्वात्रिंशभेदमर्जयः' इत्यत्र 'द्वाविंशभेदमूर्त्तयः'। (२) 461 'ततः पुनः' इत्यत्र 'पुनः स्मृतः'। ६०। (8) यथोक्तपूर्वार्धात् परम्-६३। 'क्रमेण नव लिङ्गानि षट्करान्तानि संख्यया॥ षोडशाङ्गुलमारभ्य एकैकाङ्गुलवर्धनात् । लिङ्गानि रसहस्ता(तत्? न्तम्) अष्टाविंशोत्तरं शतम्'॥ इति पाठः। 'हिन्ताश्चागरुडः ग्रुभः' इत्यत्र 'हिन्तालश्चागरुः ग्रुभ(म् ? :)'। ६६। (8) पुष्पिकायां 'दारुजाती' इत्यत्र 'दारुजानि'। ६८। 'भयत्रिंशत्' इत्यत्र 'त्रयिक्षंशत्'। (३) 'न च' इत्यत्र 'नव-'। (२) 100 ७२। (8) '-मघोरेश्वरम्' इत्यत्र '-मघोरकम्'। (३) '-महोरास्त्रं' इत्यत्र '-मघोरास्त्रं'। ७३। '-भूतवेदान्तं' इत्यत्र '-भूतवेदान्त-'। (8) ७६। 'रित्यादियुगलं चान्ते' इत्यत्र 'हस्तादियुगलत्वान्ते'। (१) 100 (8) 'भव-' इत्यत्र 'नव-'। 1001 अस्य श्लोकस्य परार्धे-'प्रासादा कन्यासे ज्याष्ठा सिमामानमिदं स्मृतम्' इति पाठः । \* 'गर्भे पञ्चांशके' इत्यत्र 'गर्भपञ्चांशके'। (8) 130 'दारुणे' इत्यत्र 'दारुजे'। (२) 601 अस्य श्लोकस्य पूर्वार्धे---681 'मुद्दारुलोहरोलाश्च देध्यमर्कजिनांशकै(:)' इति पाठः ।
- 'नवनागं तु' इत्यत्र 'नवभागं तु'। (१) CR 1
- (२) 'शिवालयम' इत्यत्र 'शिवायतम्'। 182
- (३) 'नागरे' इत्यत्र 'नगरे'। 641
- (३) 'नयदं' इत्यन्न 'जयदं'। ८६।
- 'गर्भे त्रिसुप्रभागं' इत्यत्र '(भगा ? गर्भा)त्रिसप्तभागे'। (8) 105

च्यपनोत्तलेखकप्रमाद्मिद्मर्चे प्रकृतपाठमनुकरोत्येवेति दृष्ट्यम् ।

- ८८। (२) 'चतुरं शतम्' इत्यत्र 'चतुरंशकम्'। (३) 'जयदायि' इत्यत्र 'जयदादि-'।
- ६१। अस्य श्लोकस्य प्रथमार्थे— 'नवभिर्हरणे शिष्टमंशकं तस्करादिकम्' इति पाठः।
  - (३-४) 'राज्ञा षण्डं काभयकं' इत्यत्र 'राजा षण्डं चाभयकं'।
    - (६) 'सुपाठके' इत्यत्र 'सुपाठकैः'।
- ६२। (५) 'धनादिक-' इत्यत्र 'धनाधि(प-? क-)'।
- ६४। (४) 'विजिता' इत्यत्र 'विवर्जिताः'।
- ६५। (४) 'क्रमस्त्याप्यटकः' इत्यत्र 'चक्रमत्स्यौ घटः'।
- ६६। (३-४) '-ऋष्णरेषो वर्णसुसौरूयदा' इत्यत्र '-ऋष्णा रेखा वर्णेषु सौरूयदा'।
- ६८ । अस्य श्लोकस्य पूर्वार्धे— 'छत्राभमष्टमांशेन सार्धद्वयंशषडंशके' इति पाठः ।
- ६६। (४) 'बुद्बुदाकृतिः' इत्यत्र 'बुद्बुदाकृति'।
- १००। (४) 'काकपदादिवै' इत्यत्र 'काकपदादिकैः'।
- १०१। पुष्पिकायां 'दारुजानि स्फाटिकानि' इत्यत्र 'स्फटिकानि'।
- १०५। (१) 'वरश्व' इत्यत्र 'खण्डश्व'।
- १०६। अस्य चतुर्थपादीय'-दोषकरं यतः' इत्यारभ्य 'मन्त्र' (१०८ ऋो०२ पा०) इत्यन्तोऽंशो नास्ति।
- १०६। एतत्पूर्वार्धात् परं १०७-१०८-तम-स्रोकद्वयी ततः पुनरयं पूर्णः स्रोक इति विसंघुला लिपिपद्वतिः।
  - (४) 'पुत्रपौत्राश्च' इत्यत्र 'पुत्रपौत्राणि'।
- १११। (३) 'ज्यस्तं पीठं' इत्यन्न 'ज्यस्नं विपीठम्'।
- ११३। (४) 'भुज्यते' इत्यत्र 'पूज्यते'।
- ११४। (३) 'तथा' इत्यन्न 'ततः'।
- ११८। (१) 'पीण्डञ्च' इत्यत्र 'पिण्डञ्च'।
- ११६। (१) 'स्थापितं' इत्यत्र 'स्थापिते'।
- १२०। (२) '-वर्धनम्' इत्यत्र '-बन्धनः'। (३) '-करं' इत्यत्र '-करं'।
  - (४) '-प्रदम्' इत्यत्र '-प्रदे'।
- १२२। (१) 'एकास्व-' इत्यन्न 'एकास्तं'। (२) '-श्रयम्' इत्यन्न '-स्रकम्'।

१२३। (१) 'धातवे' इत्यत्र 'घटे वै'। (३) 'सहस्रहस्ते' इत्यत्र 'हस्तसाहरू.'। १२४। अस्मात् क्षोकात् परम्-घाटे जगति मध्ये तु बाणे गर्भगृहं भवेत्। स्वयम्भूपीठिकास्थाने चले चण्डो न विद्यते ॥ इत्यधिकम् । १२५। (१) 'एकं चण्ड्यां वरे सपत्' इत्यत्र 'एकां चण्ड्या रवे: सप्त'। (४) 'शिवस्यार्धं प्रदक्षिणा' इत्यत्र 'शिवस्यार्धप्रदक्षिणम्'। 2261 अस्य श्लोकस्य स्थाने--'लिङ्गानामष्ट्रधा कृत्वा पीरिकाणान्तु लक्ष्णम्। आदौ ब्रह्मा च विष्णोश्च पीरिका( सु १सू )च्छूयं विदुः'।। इति पाठः। '-कामदम्' इत्यत्र '-कामय(म)'। १२६। (२) (४) 'तत्तुत्यं चाप्रार्धकम्' इत्यत्र 'तुल्यं चाप्रार्धकं त्रिधा'। १३०। (१) 'त्रिधा विभक्तमधे तु' इत्यत्र 'विभागाकृतिमधे तु'। 2321 (४) 'मध्यवंशोद्भवा' इत्यत्र 'मध्यवङ्क्षोद्भवा'। १३२। (२) 'श्रवणाकृति' इत्यत्र 'वापराजिते'। अस्योत्तरार्धं परश्लोकपूर्वार्धञ्च १३४३ा-श्लोकपूर्वार्धात् परं वर्त्तेते । १३३। (१-२) 'याम्योत्तरतत्संपादमघ्रे' इत्यत्र 'याम्योत्तरतत्सपादमप्र'। अस्मात् श्लोकात् परम्-(事) 'उष्टपेये त्रुपीस्याशा(?)प्रतिभाजिताम्' इत्यधिकम्। १३५। (२) 'सार्धित्रभागोन्नतम्' इत्यत्र 'सार्धित्रभागिकम्'। १३६। (१-२) 'सार्धद्वयं भागे ××× कञ्चिन्निका मता' इत्यन्न 'सार्ध(दाय ? भागं) तु भागैकं चिपिका मता'। इति। अस्य श्लोकस्योत्तरार्धे-'द्विभागे चान्तरा पट्टी कपोतालि(ः)द्विसार्थका' इति पाठः। १३७। (१) 'अर्घयं च मग्रासपट्टी' इत्यत्र 'सार्घपञ्च प्रासपट्टी'। १३८। अस्य श्लोकस्य पूर्वार्धे— '(अर्धमुखं ? अर्ध मुख-)पट्टिका च कर्णके तुर्यभागिकम्' इति पाठः। १४१। (२) 'वैरी' इत्यत्र 'वेदी'। १४२। (१) 'अर्धचन्द्रा त्रिकोणा च' इत्यत्र 'अर्धकोणा च'।

१४८। (३-४) 'सुखाय स्यात्त्रिकोणा' इत्यत्र 'सुखावाप्तैय त्रिकोणा'।

- १५०। 'प्रणालस्या' इत्यत्र 'प्रणालस्य'। (३) 'जलमग्राविभाषेण' इत्यत्र 'जल-मार्गो विधानेन'।
  - (क) अस्मान् श्लोकान् परम्— 'मुखलिङ्गं त्रिवक्त्रं स्यादेकवक्त्रं चतुर्मुखम्' इत्यधिकम् ।
- १५१। (२) 'त्रिवक्त' इत्यन्न 'त्रिवक्त्रं'। (३) 'पश्चिमास्यं स्थितं' इत्यन्न 'पश्चिमास्यासितं'।
- १५३। (२) 'स्मृता' इत्यत्र 'तथा'।
- १५४। (१) '-र्मातरस्थानं' इत्यत्र 'मातरं स्थाप्य'। (४) 'कुर्याद्क्षाधीशश्च' इत्यत्र 'कुर्याद् यक्षाधीशश्च'।
- १५६। (१) 'वाम' इत्यत्र 'वामे'।
- १६०। (३) 'हरेश्च' इत्यन्न 'हेरम्बो'। (४) 'शृणु' इत्यन्न 'स्थितः'।
- १६५। (३) 'असिनो' इत्यत्र 'असितो'।
- १६६। (३) '-द्वित्रिचतत्-' इत्यत्र '-द्वित्रिचतुः-'।
- १६६ । अस्य द्वितीयपादे—

  'तस्माद्युग्ममगमद् बहुशो हरिश्च' इति पाठः ।
  - (३) 'नन्द्नीमा' इत्यत्र 'वन्द्नीया'।
- (क) पुष्पिकायाम्—'श्रीक्षेत्रा × × विरचिते' इत्यत्र श्रीक्षेत्रात्मजसूत्रभृत्मण्डन-

#### सप्तमाध्याये

- १। (३) 'पद्मनाभश्च' इत्यन्न 'पद्मप्रभश्च'।
  - (४) 'सूर्याश्रे सप्तमानतः' इत्यत्र 'सुपार्श्वः सप्तमो मतः'।
- २। (४) '-नन्ततक्षकः' इत्यत्र 'नन्दमन्दकः'।
- ३। अस्य पूर्वपादत्रये-

'धर्मः शान्तिश्च (क)कुन्थेरुमिक्षयो मुनिराष्ट्रतः। (ख) 'तेमिर्निनिपाश्चे नाथो' इति पाठः।

- ४। (४) '-मल्लिपाश्चे' इत्यत्र '-मल्लिपाश्चों'।
- ५। (२) 'शशः' इत्यत्र 'शशी'।

<sup>(</sup>क) 'कुन्थारुमछ्यो मुनिखनतः' इत्येव स्यात्। (ल) 'नेमिर्नेमिः पार्श्वनाथो' इति स्थात्।

- ६। (२) 'नन्द्यावर्त्तो' इत्यत्र 'नन्दावर्त्तो'। (४) 'षिह्वो' इत्यत्र 'सिंहो'। अतः परं 'इति जैनलाञ्छनानि' इति प्रष्यिकाऽधिका।
- ७। (३) 'विशाखाश्चा-' इत्यत्र 'विशाखा चा-'।
- ८। (३) 'स्वाती च' इत्यत्र 'रेवती'।
- ६। (१) 'श्रवणादिवन्यों' इत्यत्र 'श्रवणादित्यों'।
   अतः परं—'इति (क) जनानक्षत्रा' इति पुष्पिकाऽधिका ।
- १०। (३) 'तुलावृश्चिक-' इत्यत्र 'कुम्भवृश्चिक-'।
- ११। (१) 'कर्ममेषौ' इत्यत्र 'कर्कमेष-'।
- १२। (३) 'तुम्बरः' इत्यत्र 'तुवरा'। (४) 'विजयो जयः' इत्यत्र 'विजयो-ऽजि(म ? तः)'।
- १३। (३) 'अकुटि-' इत्यत्र 'भकुटि-'।
- १४। (१) '-र्यमितवला' इत्यत्र '-र्यजिनवला'। (२) 'कालिका' इत्यत्र 'पालका'।
  - (३) 'इयामशान्ता' इत्यत्र 'इयामा त्राता'।
- २०। (३) 'वरमुद्रराज्ञा-' इत्यत्र 'वरमुद्रराक्ष्-'।
- २४। (३-४) '-मृत्रञ्च (ख)अङ्कुरां' इत्यत्र '-सृत्रञ्चाङ्कुराञ्च'।
- २६। (४) 'गदाधरे' इत्यत्र 'गदाकरे' ।
- २८। (१) 'पदापन्नस्र' इत्यत्र 'पदाप्रभस्य'।
- ३०। (३) 'निलपारां' इत्यत्र 'विल्वपाराोे'।
- ३१। (१) 'शान्ता सुवर्णास्या' इत्यत्र 'शान्ता (ग) सुवर्णा स्यात्'।
  - (३-४) 'चाभयं' इत्यत्र 'च भवेत्'।
- ३६। (२) 'श्वेतमुखाञ्जरथः' इत्यत्र 'श्वेतश्चतुमुंखः'।

## अस्य द्वितीयार्द्धे—

'-ङ्जस्याकुगमुद्गरपाञ्चावभवयाक्षंकुशगदानकुळम्' इति पाढः ।

- ३७। (१) 'मुद्रवर्णा' इत्यत्र 'मुद्रगवर्णा'। (२) 'प्रमारूढा' इत्यत्र 'पद्मारूढा'।
- ३८। (४) 'कमलं' इत्यन्न 'कलशं'।
- ३६। (४) 'मुद्गलं' इत्यत्र 'मुद्गरम्'।

<sup>(</sup>क) 'जिननक्षत्राणि' 'जन्मनक्षत्राणि' वा स्यात्। (ख) अत्रापि पूर्ववत् छन्दो-भेदभीतिरेव मूले सन्धिविच्छेदहेतुर्दृष्ट्यः। (ग) 'स्रवर्णवर्णा स्यात्' इति स्यात्।

\* ४०। चत्वारि'शक्षोकात् परम-

प्रचण्डा श्यामवर्णा स्यादश्वारूढा चतुर्भुजा। वरदं च तथा शक्तिगदाम्बुजमनुक्रमात्॥ इत्यधिकम्।

† ४१। (२) 'शिषीस्थः' इत्यत्र 'शिखिस्था'।

४४। अस्य श्लोकस्योत्तरार्धे-

बीजपूरगदा चाभयाऽक्षमालाऽञ्जनाकुला' इति पाठः ।

४६। (३) 'वाराहवद्नो' इत्यत्र 'वराहवद्नो'।

४६। (२) '-त्रिशूलने' इत्यत्र '-त्रिशूलके(ः)।

(३) 'पद्ममुषांधिका' इत्यत्र 'पद्म' मुषण्डिका'।

५०। (२) 'शेषवाहनः' इत्यन्न 'शङ्खवाहनः'।

५२। (२) '-पद्मवर्णासनस्थिता' इत्यत्र '-वर्णा पद्मासनस्थिता'।

५३। (१) 'सुतः कुषोरोह' इत्यत्र 'सितकुवेरो(च ? ऽथ )'।

६४। अस्य इलोकस्य परार्धे-

'दावाशक्तिपाशधनुस्तथा पद्मं च नकुलम् । चेति दक्षिणाधकरक्रमात वरदं चादसूत्रश्च च शक्तिर्वा मातुलिङ्गकम् ।' इति क्रमहीनः पाटः ।

५७। (१) (क) 'वरदन्ता' इत्यत्र 'नरदत्ता'।

५८। (१) 'भृकुटिनेंमिनाथस्य' इत्यन्न 'भृकुटिर्नमनाथस्य'।

५९। अस्य श्लोकस्य स्थाने---

'अक्षवज्रपरशुनकुलं मथानस्तु गान्धारी यक्षिणी। वरखड्गखेटलुङ्गं हंसारूढास्तिता कायो॥' इति पाठः।

६१। अस्य श्लोकस्य पूर्वार्धे-

सिंहारूढाऽम्बि(ककार्य ? का कार्या) डम(रु) नागपाशकम्' इति पाठः।

(४) 'तथा हस्तेषु' इत्यत्र 'तस्य हस्तेषु'।

<sup>\*</sup> एतदंशमुद्रणावसर एवास्माभिरिदं 'रूपावतार'पुस्तकमुपल्ब्यम् । परं तदानीमिप म ज्ञातं यदिदं पुस्तकं नाममात्रभिन्नं देवतामूर्तिप्रकरणमेवेति अधिकोऽयं इलोकः 'इति रूपावतारे' इत्युक्षेत्वेन अत्रत्यपादटीकायां सन्निवेशितो न मूले ।

<sup>🕇</sup> मूले १३८ तम-पृष्ठस्थस्यास्य रलोकस्य संख्याङ्को भ्रमान्न मुद्दित इति द्रष्टन्यम ।

<sup>(</sup>क) मूलप्रन्थे उद्देशश्चोके (१६ श्चो०) 'नरदत्ते'त्येव नामोपल्यन्यत इत्यतो लक्षणनिर्णय-वेलायामपि मूले 'नरदत्ते'ति नाम्ना भाव्यम्, प्रमादादस्माभिरनुत्प्रेक्षितपाठान्तरं यथाप्राप्तमेव मुद्रितमिति स्थीभिः सोढव्यम्।

६७। अस्य श्लोकस्य पूर्वार्धे-

'कैलाक्षसमोशरणं सिकाझिसदाशिवम्' इति पाठः।

- ६६। (४) 'वितरागे तु' इत्यत्र 'वीतरागेषु'।
- ७०। (४) 'माहेन्द्रसन्ये' इत्यत्र 'माहेन्द्रोऽपसन्ये'।
- ७२। (२) 'शुभोदराः' इत्यत्र 'महोहरा'। (३) 'सुनार्भ' इत्यत्र 'सुनाभो'।
- ७४। (२) 'रक्षो गन्धर्वयक्षो' इत्यत्र 'रक्षोगन्धर्वयक्षा'। 'विज्ञग्मुः' इत्यत्र 'प्रजग्मुः'।

#### अष्ट्रमाध्याये—

- ६। (४) 'सिद्धचामर-' इत्यत्र 'सिद्धचारण-'।
- ७। (१-२) '-सनाक्षसूत्रा च मभयं' इत्यत्र '-सनाक्षसूत्राञ्जमभयं'।
- ८। (२) 'हृद्ये च' इत्यत्र 'हृद्यामे'। (३) 'क्श्वामक्स्र' इत्यत्र 'पश्वामस्रस्र'।
- ६। (४) 'वीवाहे तु माहेश्वरी' इत्यत्र 'विवाहेश्वरी'।
- १०। (२) 'गजासनसंस्थिता' इत्यत्र 'गजासनसुसंस्थिता'।
- १३। (२) 'श्वेतचामकरे' इत्यत्र 'श्वेतचामण्डकं'।
- १६। (४) 'मोहिन्यपि सन्ये समिनी' इत्यत्र 'मोहिन्यपसन्ये स्तम्भिन्यपि'।
- २१। एकविंशः स्रोको नास्ति।
- २४-२६ । चतुर्विंशतः वड्विंशान्तानां त्रयाणां श्लोकानां स्थाने—
  'रक्ताङ्को गजवक्त्र (ः) स्याद् रत्नकुम्भं तथा(ङ्कु)शम् ।

  ×××××× परशुमोदकाक्रमात् ।

  इत्युच्छिष्टगणेशः' इति पाठः ।
- २७। अस्य श्लोकस्य स्थाने-
  - (सिन्दूराभ(त्रिण ?)त्रिनेत्रश्व प्रोक्तवीजगणाधिप(ः) ।
     दण्डपाशाङ्कुशौ वीजपूरं विभ्रत् करेषु च ।।
     इति बीजगणपतिः ।

अर्कप्रशाशिधरं वा सिंह्वाहनित्रनेत्रम् । दानमये मोदका दण्डमेव च ॥ टङ्कं शिशेक्षमाला च मुद्गरं चाङ्कशं तथा । त्रिशूलं चेति हस्तेषु द्धानं कुन्दवत् सितम् ॥' एतावान् पाठः ।

 <sup>&#</sup>x27;सिन्दूराअस्त्रिनेक्क प्रोक्तो बीजगणाधियः' इति स्वात् ।

# २८। (२) 'भृङ्गविश्रत्' इत्यत्र 'शूलं विश्रत्'।

# अस्मात् श्लोकात् परम्-

वामागे जकं णाहवाद्धे दक्षिणे । पृ कर्णे तु द्वा पातु धूम्रको बालचन्द्रमा(:)' इत्यधिकम् ।

२६ । (३) '-राज्यं' इत्यत्र '-राजा'। (४) 'व्यवस्थितः' इत्यत्र 'च संस्थिता'।

३२। (२) 'बलवान्तक-' इत्यन्न 'बलं प्रातक-'।

३५। अयं स्रोको नास्ति।

३६। (३) 'कमण्डलोदवर्णामं' इत्यत्र 'कमलोद्रवर्णामं'।

३७। (१) '-श्चिरके-' इत्यन्न '-श्चिकरे-'। (३) 'स्थानीयं खेट-' इत्यन्न 'स्थानीयखेट-'।

४०। (२) 'प्रसारिका' इत्यन्न 'प्रसारिता'।

४१। (४) 'च स' इत्यत्र 'त्वसिः'।

४६। (३) 'लीलामी' इत्यन्न 'नीलाङ्गी'।

५२। (१) 'वरदं' इत्यत्र 'वरं'।

५३। (४) 'सर्वकृष्ट-' इत्यन्न 'सर्वक्रस्न-'।

५६। (२) 'तथोत्तमम्' इत्यत्र 'तथोन्नतम्'।

६१। (४) 'हंससंस्थिता' इत्यत्र 'हंसवाहिनी'।

६३। (२) 'बिभ्रत्तीं' इत्यत्र 'बिभ्रति'।

६४। (३) 'दरदा' इत्यत्र 'वरदा'।

६८। (३) 'दादिनी' इत्यत्र 'गदनी'।

६६। (२) 'सचैर्य' इत्यत्र 'स चैव'।

७२। (३) 'दंष्ट्रदा' इत्यत्र 'दंष्ट्राला'।

७३। (२) 'चक्रयं' इत्यत्र 'चक्रकं'। (४) '....चाप्यथ' इत्यत्र 'दक्षिणे त्वथ'।

६४। अस्य श्लोकस्य पूर्वार्धे-

# 'खेटपाशधनुर्दण्डं कुठारं चेति बिभ्रती' इति पाठः।

७५। (३) 'इत्येहं' इत्यन्न 'इत्येवं'। (४) 'व्यवस्थया' इत्यन्न 'व्यवस्थिता(ः)'।

७६। (२) 'नृत्यमानं विकारणम्' इत्यत्र 'नृत्यमानपीणाकरम्'।

७७। (३) 'वीरेश्वरस्य' इत्यन्न 'वीरेश्वरश्च'।

७८ । (१-२) 'वीणाहस्तत्रिशुलश्व' इत्यत्र 'वीणाहस्तिस्रालश्व' ।

- ८३। (३) 'वर अब पुस्तकं वीणा' इत्यत्र 'वरं पुस्तकं वीणा च'।
- ८४। (३) 'असपप्तं' इत्यत्र 'अक्षाभयं'।
- ८६। (४) '-दायका' इत्यत्र '-दायिनी'।
- ८८। (१) 'श्रुवसृचौ' इत्यत्र 'श्रुवश्रुचौ'।
- ६१। (३) 'शूलासिशक्तिचकाणि' इत्यत्र 'शूलासिशक्तिचकासि-'।
- १६२। (२) 'सासवा' इत्यत्र 'समुवा'।
  - ६३। (४) 'पाशाबद्धो गले भृशम्' इत्यत्र 'पाशब(द्धे ? द्ध) गलेक्षणः'।
  - ६५। (३) 'वरटश्चैव' इत्यत्र 'करटश्चैव'।
  - ६६। (१) 'कॅण्ठहक् चैव' इत्यत्र 'कन्दकश्चैव'।
  - ६८। (४) 'भृकुटिनामतः' इत्यत्र 'भृकुटिनामकः'।
- १०१। (१) 'कुर्या' इत्यत्र 'कार्या'।
- १०६। (२) 'तत्पृष्ठञ्च करद्वयम्' इत्यत्र 'तत्पृष्ठे च कुरद्वयम्'।
- १०८। (४) 'तद्धःकरे' इत्यत्र 'द्धतः करे'।
- १०६। (३) 'त्रयाणामपि' इत्यत्र 'त्रयाणामनु-'।
- ११३। (३) 'वामे खेटकचा५ं' इत्यत्र 'वामे खेटकचापं च'।
- ११४। (१) 'घण्टां वा परशुं वापि' इत्यत्र 'घण्टाश्व परशुं चापि'।
  - (२) 'वामहस्ते' इत्यत्र 'वामे हस्ते' । (४) 'प्रकल्पयेत्' इत्यत्र 'प्रदर्शयेत्' ।
- ११५। (४) 'निर्यहन्त-' इत्यत्र 'तिर्यग्दन्त-'।
- ११६। (१) 'रक्तरक्तिकताङ्गञ्च' इत्यत्र 'रक्तरक्तीकृताङ्गञ्च'। (२) '-विस्फारिते-' इत्यत्र '-विस्फुरिते-'।

पाठान्तरं समाप्तम् ।

# रूपमण्डनम्

# रूपमण्डनस्य विषयानुक्रमणी

| विषयाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                         | मत्राङ्काः   | विषयाः                               | पत्राङ्का   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------|--------------------------------------|-------------|
| १। प्रतिमाद्रव्यग्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | गुणदोषता                                | <b>लाधि</b>  | तुलस्या पूजानिषेधः                   |             |
| काराख्ये प्रथमाच्याये [ १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | [0-                                     |              | कमलासनः                              |             |
| <b>ग्रन्थारम्भः</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••                                     | ş            | सावित्री                             |             |
| मूर्त्तीनां कर्त्तव्यतोपदेशः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •••                                     | 99           | ऋषयः                                 |             |
| प्रशस्तशिलालक्षणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •••                                     | , ,,         | विश्वकर्मा                           | 91          |
| दुष्टशिलालक्षणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •••                                     | ,,           | ब्रह्मायतनम्                         | 91          |
| पुनः शुभशिलालक्षणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ,,,          | ब्रह्ममूर्त्तः आयतनं प्रतीहाराः      | 91          |
| शिलाहरणदिनादिनिदेशः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••                                     | ,,           | सूर्यादिनवग्रहसूर्यायतनप्रतीह        |             |
| गृहपूज्यप्रतिमामानम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •••                                     | 8            | सूर्यः                               |             |
| देवाखयपूज्यप्रतिमामानम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ***                                     | ,,           | प्रहाणां वर्णाः                      | 80          |
| अनुावृतदेशपूज्यप्रतिमामानम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ***                                     | 99           | מפישו בישמולים                       | , 1 m       |
| प्रतिमाध्ययनद्रव्याणि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •••                                     | 77.          | ग्रहाणां भूषणानि                     | × 27        |
| जीर्णोद्धारविधिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •••                                     | 99           | नगीववास                              | ( · · · · ) |
| भीषणदेवतास्थानम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | • • •                                   | 11           |                                      | 28          |
| दुष्टाः प्रतिमाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •••                                     | 99           | दिक्पालम् तिध्यानम्                  | 2.2         |
| अर्चावैकृतकथनम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | • • •                                   | ٩            |                                      |             |
| -66-3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •••                                     | 79           | दिक्वालेषु इन्द्रः                   | 28          |
| तालमानेन मूर्त्तयः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •••                                     | 99           | वहिः                                 | 21          |
| तालानुसारेणाङ्गविधा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | नम्—                                    |              | यमः                                  | 2)          |
| तत्र षट्तालस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | •••                                     | Ę            | नैर्कतः                              | 99          |
| सप्ततालस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ••                                      | ,,           | वरुणः                                | 66          |
| अष्टतालस्य .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                         | "            | पवनः                                 | 99          |
| नवतालस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                         | <b>&amp;</b> | कुवेरः                               | " "         |
| २। ब्रह्मसूर्यादिप्रहरि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | रेकवाळम                                 |              | ईशानः                                | 77          |
| काराख्ये द्वितीये [ ५—१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                         |              | ३। विष्णुमूर्त्यधिकाराख्ये           | तृतीये      |
| जीर्णोद्धारे विशेषः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | • 4                                     | 6            | [ १३—२० ]                            |             |
| 2 22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 4.0                                     | 77           | युगभेरेन वर्णभेरेन च विष्णुमूर्त्तयः | १३          |
| A STATE OF THE STA |                                         |              | 17 F                                 |             |

| विषयाः    |                  |             | पत्राङ्काः | विषयाः                         |     | पन्नाङ्काः |
|-----------|------------------|-------------|------------|--------------------------------|-----|------------|
| विरोवि    | वानम्            | •••         | १३         | वराहः                          | ••• | \$ \$      |
| वर्णभेदेव | विष्णुमूर्तीना   | ग्रुभवत्वम् | 99         | नृतिह:                         | ••• | "          |
| of        | हरेश्चनुवि शा    | तिमर्त्तयः  |            | वामनः                          | ••• | "          |
| (१)       | वास्टरेवः        | •••         | 88         | <b>परशुरामः</b>                | ••• | 31         |
|           | नेशवः            | •••         | ,,         | रामः                           | ••• | 99         |
| (3)       | जारायणः          | •••         | ,,         | बलरामः                         | ••• | 22         |
| (3)       |                  |             |            | <b>बुद्धः</b>                  | ••• | . 91       |
| (8)       | माधवः            | •••         | * 99       | कल्की                          | ••• | 93         |
| (9)       | पुरुषोत्तमः      | •••         | 33         | जलशयनः                         |     | 92         |
| (६)       | अघोक्षजः         | •••         | "          | शालत्रामपरीत्ता—               |     |            |
| (0)       | सङ्गर्वणः        | •••         | "          |                                |     |            |
| (4)       | गोविन्दः         | •••         | "          | पुज्यशिलालक्षणम्               | ••• | १७         |
| (9)       | विष्णुः          | •••         | "          | त्याज्यशिलालक्षणम्             | ••• | 23         |
| (20)      | मधुसूदनः         | •••         | 23         | तन्न मतान्तरम्                 | ••• | 93         |
| (88)      | अच्युतः          | •••         | 22         | वर्णभेदात् फलविशेषकथनम्        | ••• | 21         |
| (84)      | <b>उपेन्द्रः</b> | •••         | ,,         | चक्रविशेषे बर्णभेदः            | ••• | 25         |
| (88)      | प्रयुद्धाः       | •••         | 80         | <b>उत्तमादिचक्रप्रमाणम्</b>    | ••• | १८         |
| (58)      | त्रिविक्रमः      | •••         | ,,         | त्रिचक्र <b>लक्ष्मीनारायणः</b> | ••• | 91         |
| (29)      | नरसिंहः          | •••         | "          | शालग्रामस्य प्रतिष्ठानिषेधः    | ••• | 91         |
| (१६)      | जनार्दनः         | •••         | ,,         | <b>बाल्यामप्रशंसा</b>          | ••• | 91         |
| (80)      | वामनः            | •••         | 99         |                                |     |            |
|           | श्रीधरः          | •••         | ,,         | मृत्तिविशेषाः—                 |     |            |
|           | अनिरुद्रः        | •••         | "          | गरुडः                          | ••• | १८         |
|           | इपीकेशः          |             |            | वैकुण्ठः                       | ••• | १९         |
|           |                  | •••         | "          | विश्वमुखः                      | ••• | 91         |
|           | वद्यनाभः         | •••         | 99         | अनन्तः                         | ••• | 91         |
|           | दामोदरः          | •••         | "          | <b>ब्रै</b> डोक्यमोहनः         | ••• | 21         |
|           | <b>इ</b> रिः     | •••         | "          | विष्ण्वायतनम्                  | ••• | 20         |
| (48)      | कृटन:            | •••         | "          | विष्णुप्रतीहाराः               |     | 91         |
| व्य       | गावताराः—        |             |            |                                |     |            |
| मत्स्यः   |                  | •••         | 9.8        | ४। शिवमूर्तिशि                 |     | उत्तणांध-  |
| कूर्मः    |                  | •••         | >>         | कारारुये चतुर्थे [ २१—         | 32  |            |

| विषयाः                       | पन्नाङ्काः | विषयाः                         | पन्नाङ्क               | T   |
|------------------------------|------------|--------------------------------|------------------------|-----|
| हादश शिवमूर्तयः              |            | <b>बिकुमानम्</b>               |                        |     |
| (१) सद्योजातः                | 28         | लि <u>ज</u> ्ञवृक्षाः          |                        |     |
| (२) वामदेवः                  | 22         | <b>वृक्षस्रणम्</b>             |                        | "   |
| (३) अघोरः                    | 2)         | दार्घादिलिङ्कोचिताः प्रासादाः  |                        | 39  |
| (४) तत्पुह्वः                | 22         | प्रासादमानेन लिङ्गमानम्        |                        | "   |
| (५) ईशः                      | 29         | लिङ्गे ग्रुभचिद्वानि           |                        | "   |
| (s) #27999                   |            | छिङ्गे ब्रह्मादिभागाः          |                        | 6   |
| (In) Commons                 | 99         | छि <b>ङ्गस्योर्द्धादिभागाः</b> |                        | 99  |
| (c) shares                   | "          | घटितरबिङ्गलक्षणम्              |                        | "   |
|                              | २३         | बाणोत्पत्तिस्थानम्             | ٠ ۶                    | 8   |
| (९) अहिर्दुझः                | "          | बाणपरीक्षा                     | •••                    | ,   |
| (१०) विरूपाक्षः              | "          | बर्ज्यलङ्गानि                  | •••                    | ,,  |
| (११) बहुरूपी सदाशिवः         | 99         |                                | •••                    | ,   |
| (१२) त्र्यम्बकः              | 29         | बाणिङ्कप्रशंसा                 | •••                    | ,,  |
| उमामहेश्वरः                  | 48         | वाहनविधिः                      | *** \$                 | 0   |
| हरिहरमूर्तिः                 | 29         |                                | ,                      | ,,  |
| हरपितामद्यः                  | ,,         | मुखलिङ्गम्                     | ٠٠٠ ३                  | ?   |
| युग्मम्                      | "          | एकद्वारशिवायतनम्               | •••                    | ,   |
| लिङ्गानि—                    |            | चतुर्मुं खिशवायतनम्            | •••                    | ,   |
| अष्टलोहलिङ्गफलम्             | २५         | शिवप्रतिहाराः—                 |                        |     |
| अष्टरतिङ्गप्तलम्             |            | पूर्वप्रतिहारौ                 | ··· §:                 | 2   |
| விசுடும்.                    | "          | a fearman family               |                        |     |
| किन्दोक्तिया गणणः            | "          | ກຸຊິນກຸກລູງ ອາກຸ               |                        | ,   |
| चलाचललिङ्गम्                 | २६         | उच्चमञ्जूषाञ्जू                |                        | ) ) |
| चललिङ्गम्                    | "          |                                |                        | ,   |
|                              | 33         |                                | म् <b>र्तिलक्तणाधि</b> | -   |
| स्थिरलिङ्गम्                 | 92         | काराख्ये पश्चमे [ ३३-४१        | ]                      |     |
| लक्षणादिहीनस्यापि पूज्यत्वम् | "          | गौर्या मूर्त्तयः—              |                        |     |
| रविङ्गमानम्                  | "          | गौरीमूर्त्तैः सामान्यलक्षणम्   | ३                      | 3   |
| धातुलिङ्गमानम्               | ,,         | उसा                            |                        | ,   |
| दारविङ्गमानम्                | "          | पार्घती                        |                        | 19  |
| शैखिङ्कमानम्                 | 26         | श्रिया                         |                        | 13  |
|                              |            |                                |                        |     |

# [8]

| विषयाः                    |                                         | पत्राङ्काः | विवयाः                       |                                       | शत्राङ्का                               |
|---------------------------|-----------------------------------------|------------|------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------|
| रक्रभा                    | ***                                     | 33         | वाराही                       | ***                                   | 80                                      |
| होतला                     |                                         | 33         | इन्द्राणी                    |                                       | . 91                                    |
| <b>ब्रिपुरा</b>           | •••                                     |            | चामुण्डा                     | •••                                   | 92                                      |
| गौर्यायतनम्               |                                         | \$8        | <b>क्षेत्रपा</b> लः          | •••                                   | 88                                      |
| गौर्या अष्टी द्वारपाछिकाः |                                         | . 11       | वटुकभैरवः                    | ***                                   | ,,                                      |
| गणेशः                     | •••                                     |            | ६। जैन-मूर्ति-ल              | चणाधि                                 | वकाराख्ये                               |
| हेरम्बः                   | •••                                     | 19         | षष्टे—[ ४२—४६ ]              |                                       |                                         |
| वक्रतुण्डः                | •••                                     | ३९         | चतुर्विशतिरईन्तः             |                                       | धर                                      |
| गणेशायतनम्                | •••                                     | 11         | जिनानां वर्णाः               | •••                                   |                                         |
| गणेशप्रतिहाराः            | •••                                     |            | वधाक्रमं जिनानां ध्वजाः      |                                       | "                                       |
| कार्तिकेयः                | •••                                     | ,,         |                              | •••                                   | 88                                      |
| <b>व</b> ञ्चलीलाः         | •••                                     | ३६         | <b>न</b> क्षत्राणि           | •••                                   | ६२                                      |
| दुर्गा-मूर्तयः—           |                                         |            | राज्ञयः                      | •••                                   | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
| महालक्ष्मीः               |                                         | 3.8        | जिनोपासकयक्षनामानि           | *** * * * * * * * * * * * * * * * * * | ***                                     |
| . क्षेमडूरी               | •••                                     | 30         | जिनानां शासनदेवताः           | ***                                   | "                                       |
| . शमञ्जूरा<br>इरसिद्धिः   |                                         | 3          | जिनानां यक्षयक्षिणीनामानि    | ***                                   | "                                       |
| गौर्यादीनां वाहनानि       | •••                                     | "          | एतेषां लज्ञणम्               |                                       |                                         |
| चामुण्डा                  |                                         | "          | तत्र गोमुखः                  |                                       | 88                                      |
| रक्तवामुण्डा              | ***                                     |            | चक्रेश्वरी                   |                                       | ,,                                      |
| कात्यायनीमृतिः            | , ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | ))<br>3c   | अम्बिका                      |                                       | ,,                                      |
| चण्डिकाष्ट्रप्रतिहाराः    | •••                                     |            | पार्श्वः                     | •••                                   |                                         |
| स्रक्ष्म्या मृतिः         |                                         | 39         | पद्मावती                     | •••                                   | "                                       |
| महालक्ष्मीः               | •••                                     |            | मातङ्गः                      | •••                                   | પુર                                     |
| महाविद्या                 | ***                                     | . 23       | सिद्धायका                    |                                       | ,,                                      |
| सरस्वती                   | •••                                     | **         | द्वितीयभेदेन चक्रेश्वरी      |                                       |                                         |
|                           | •••                                     | , ,,       | जिनेषु चतुर्णा प्राधान्यकथनम | •••                                   | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
| सप्त मातरः—               |                                         |            |                              |                                       |                                         |
| <b>ब्राह्मी</b>           | ***                                     | 38         | एवां नामानि                  | •••                                   | 37 37 S                                 |
| माहेरवरी                  | ***                                     | 33         | जिनप्रतीहारनामानि            | •••                                   | 55                                      |
| कौमारी                    | ***                                     | 80         | प्रतीहाराणामायुधानि          | •••                                   | "                                       |
| बैष्णची                   | ***                                     | 29         | परिकरः                       | 151 .                                 | 88                                      |

# श्रीगणेशाय नमः

# रूपमण्डनम्

-: 0 :--

# प्रथमोऽध्यायः

[ ग्रन्थारम्भः ]

विश्वस्तपं नमस्कृत्य पूर्वतन्त्रानुसारतः । मण्डनस्तनुते वास्तुशास्त्रं श्रीरूपमण्डनम् ॥ १ ॥

[ मूर्तीनां कर्त्तव्यतोपदेशः ]

पासादे लिज्जमूर्तीनां प्रमाणं शास्त्रलक्षतः । मनुष्यपशुपक्ष्यादिरूपं कुर्यात्तदाकृतेः ॥ २ ॥

[ प्रशस्तशिखाकक्षणम् ]

निविडा निर्वणाऽमृद्वी सुगन्धा मधुरा शिला । सर्वार्चालिङ्गपीठेषु श्रेष्ठा कान्तियुता च या ॥ ३ ॥

[ दुष्टशिलालक्षणम् ]

विमलं हेमकांस्यादिचिह्नं लोहमयश्च यत् । तथाऽन्यद्विविधं चिह्नं प्रतिमायां भयावहम् ॥ ४॥

[ पुनः ग्रुभशिकालक्षणम् ]

कपोतभृङ्गकुमुदमाषमुद्गासितोपमा । पाण्डुरा घृतपद्मामा सर्वाचीमु शुभा शिला ॥ ५॥

[ शिलाइरणदिनादिनिर्देशः ]

सुदिने सुमुहूर्ते च शकुने शान्तचेष्टिते । प्रतिमागृहकाष्टादिकर्म कुर्यात्र चान्यथा ॥ ६ ॥

# [ गृहपुज्यप्रतिमामानम् ]

आरभ्येकाङ्कुलाद्द्भ पर्यन्तं द्वादशाङ्कुला । गृहेषु प्रतिमा पूज्या नाधिका शस्यते ततः ॥ ७ ॥

[देवाख्यपूज्यप्रतिमामानम्]

तदूर्द्धं नवहस्तान्तं पूजनीया सुरालये ।

[अनावृतदेशपूज्यप्रतिमामानम् ]

दशहस्तादितो याऽची प्रासादेन विनाऽचीयेत् ॥ ८॥ दशादि(१)करषष्ठ्या तु षट्त्रिंशत् प्रतिमा(ः) पृथक् । बाणवेदकरान् यावत् (२)चतुष्कां पूजयेत् सुधीः ॥ ९॥

# [ प्रतिमाघटनद्रव्याणि ]

अष्टलोहमयी मूर्तिः शैलरतमयी ग्रुभा । श्रेष्ठवृक्षमयी वाऽपि प्रवालादिमयी ग्रुभा ॥ १० ॥

# [जीर्णोद्धारविधिः]

(३)अतीतब्दः शता (४)म्।र्चिः पूज्या स्यान्महत्तमैः । खण्डिता स्फुटिताऽप्यच्या अन्यथा दुःखदायका ॥ ११॥ धातुरत्नविलेपोत्था व्यङ्गा(ः) संस्कारयोग्यका(ः) । काष्ट्रपाषाणजा भग्ना(ः) संस्काराही न देवताः ॥ १२॥

# [ भीषणदेवतास्थानम् ]

भैरवः शस्यते लोके प्रत्यायतनसंस्थितः । न मूलायतने कार्यो भैरवस्तु भयद्भरः ॥ १३ ॥ नरसिंहो वराहो वा तथाऽन्येऽपि भयद्भराः ।

[ दुष्टाः प्रतिमाः ]

नाधिकाङ्गा न हीनाङ्गाः कर्चव्या देवताः कचित् ॥ १४ ॥

<sup>(</sup>१) '-करवृद्धचा' इति स्यात् । (२) 'चतुष्क्याम्' इति स्यात् । (३) 'अतीताब्द-श्रता' इति स्यात् । (४) 'मूर्तिर्या पूज्या' इति स्यात् ।

प्रतिमाकाष्ठ(१)लेपानुमदन्तचित्रायसां गृहे । मानाधिका परीवाररहिता नैव पूज्यते ॥ १५ ॥

# [ अर्चावैकृतकथनम् ]

नर्तनं रोदनं हास्यमुन्मीलनिनीलने । देवा यत्न प्रकुर्वन्ति तत्न विद्यान्महाभयम् ॥ १६ ॥ बत्सेनाभिमुखे कुर्याद् यात्नां द्वारञ्च वास्तुनः । प्रवेश(ः) प्रतिमादीनां गुर्विणीनां विशेषतः ॥ १७ ॥

# [प्रतिमाशिरोज्ञानम् ]

प्राक् पश्चाहिक्षणे सौम्ये स्थिता भूमौ तु या शिला । प्रतिमायाः शिरस्तस्याः कुर्यात् पश्चिमदक्षिणे ॥ १८॥

# [ तालमानेन मूर्त्तयः ]

मासवक्त्रमेकभागे द्वौ पक्षी कुञ्जरास्त्रयः ।
किन्नराश्वाश्चतुस्तालाः (२)पञ्चाशितसुरा वृषः ॥ १९ ॥
शुकरो वामनश्चापि षट्तालो गणनायकः ।
सप्तभागाः प्रकर्तव्या वृषशूकरमानकाः ॥ २० ॥
अष्टांशा पार्वती देवी सर्वे देवा नवांशकाः ।
दशतालो भवेद्रामो बलिस्प्रध्वों जिनस्तथा ॥ २१ ॥
ताला एकादश स्कन्दो हनुमान् भृतचण्डिका ।
ताला द्वादश वेताला राक्षसाश्च त्रयोदश ॥ २२ ॥
दैत्याश्चतुर्दशांशाः स्युर्भृगु(३)रूपा ततोऽधिका ।
(४)कालांशाः करूरदेवाः स्युरत ऊर्द्ध न कारयेत् ॥ २३ ॥

<sup>(</sup>१) '-लेपाइमदण्डचित्रायसां ग्रहे' इति स्यात् । (२) पञ्चासितसुरा' इति स्यात् । (३) '-रूपं ततोऽधिकम्' इति स्यात् । (४) 'कलांद्याः' इति स्यात् ।

# [ ताळानुसारेणाङ्गविधानम् ]

[ तत्र पट्तारूस्य ]

मुखं ताल्रह्वयं तस्य जठरं तत्समं भवेत् । गुद्धं वेदाङ्गुरूम् ऊरू सप्त जङ्घा च तत्समा ॥ २४ ॥ गुणाङ्गुरूं भवेज्जानु पादः कार्यो गुणाङ्गुरूः । रसतालमिति पोक्तं सप्ततालमथोच्यते ॥ २५ ॥

#### [ सप्ततालस्य ]

वक्त्रं तालप्रमाणं स्यात् कन्धरावंगुलत्तयम् । सार्द्धसप्ताङ्कुलं वक्षो मध्यं नवभिरङ्गुलैः ॥ २६ ॥ सार्धसप्त नाभि(१)मध्ये (२)ऊरूरष्टदशाङ्गुले । पादोत्सेष त्रिमात्रश्च मनुजाः सप्ततालके ॥ २० ॥

#### [अष्टताकस्य ]

अष्टताले मुखं कुर्यात् तालं द्वादशमात्रकम् । ग्रीवास्य त्रयङ्गुला कार्या हृदयं तु नवाङ्गुलम् ॥ २८ ॥ मध्यं द्वादशमालं च नाभिमेद्रे नवाङ्गुले । (३) ऊरू स्यादेकविंशत्या जानु चैव गुणाङ्गुलम् ॥ २९ ॥ जङ्गा तथैकविंशत्या पादमूलं गुणाङ्गुलम् ।

#### [ नवतालस्य ]

प्रतिमामुखमानेन नव भागान् प्रकल्पयेत् ॥ ३०॥ वेदाङ्गुला भवेद् प्रीवा भागेन हृदयं त्वधः। नाभिर्भागेन मेद्रे च भागमेकं प्रकल्पयेत् ॥ ३१॥ चतुर्विश्चतिमात्रोरुर्जानु प्रोक्तं युगाङ्गुलम्। हिस्मागेन समा जङ्घा पादस्तु चतुरङ्गुलः॥ ३२॥

<sup>(</sup>१) '-मेद्रं' इति स्यात् । (२) 'ऊरू अष्टादशाङ्गुलै' इति स्यात् । (३) 'ऊरुः' इति स्यात् ।

मुसस्यापि त्रिभागेण ललाटं नासिका हनुः ।
विस्तरे स्तनगर्भे तु द्वादशाङ्गुलमीरितम् ॥ ३३ ॥
तद्वाद्धे वेदवेदांशे कक्षे एकान्तरे ततः ।
सप्तसप्ताङ्गुलौ बाह् दैध्यें च षोडशाङ्गुलः (१) ॥ ३४ ॥
करोऽष्टादशमात्रः स्याद्(२)विस्तारो रेणुनाङ्गुलः ।
दैध्यें सूर्याङ्गुलः पाणिर्विस्तारे पञ्चमातकः ॥ ३५ ॥
मध्यं मन्वङ्गुलं व्यासे कटी प्रोक्ता जिनाङ्गुला ।
मूल एकादशोरु स्याजङ्गा प्रान्ते युगाङ्गुला ॥ ३६ ॥
चतुर्दशाङ्गुलः पाद(३)स्ततोद्धें च युगाङ्गुलाः ।
कक्षस्कन्धस्तदूर्द्धे तु कर्तव्यश्चाष्ट(४)मातृकाः ॥ ३७ ॥
प्रीवा त्वष्टाङ्गुला व्यासे पादः प्रोक्तः षडङ्गुलः ।
षट्सप्ताष्ट(५)नवांशान्तामुद्देशाश्च प्रदर्शिताः ॥ ३८ ॥
ज्ञेयो मानविभा(६)गश्च विस्तरः पूर्वशास्ततः ॥ ३८ ॥

इति श्रीसूत्रधारमण्डनविरचिते रूपमण्डने वास्तुद्यास्त्रे प्रतिमाद्रव्यगुणदोष-तालाधिकारः प्रथमोऽध्यायः ॥ १ ॥

<sup>(</sup>१) '-ङ्गुली' इति स्यात्। (२) 'निस्तारोऽग्रे गुणाङ्गुलः' इति स्यात्। (३) '-स्तदूर्ध्वे च युगाङ्गुलः' इति स्यात्। (४) '-मालकः' इति स्यात्। (५) '-नवांशाना-' इति स्यात्। (६) '-गस्य' इति स्यात्।

# द्वितीयोऽध्यायः

--:0:--

# [ जीर्णीदारे विशेषः ]

अक्रप्रत्यक्रभमां तु मृत्ति धीमान् विसर्जयेत्। नखाभरणमालास्त्रभद्यां तां न विवर्जयेत् ॥ १ ॥

[ एकत्र देवपूजानिषेधः ]

गृहे लिक्कद्वयं नार्च्यं गणेशतयमेव च। शक्तितयं तथा शङ्खं (१)मच्छादिदशकाङ्कितम् ॥ २ ॥ द्वे चके द्वारकायास्त शालिग्रामद्वयं तथा। द्वी शङ्की नार्चयेत् तद्वत् सूर्ययुग्मं तथैव च ॥ ६ ॥ तेषां तु पूजनान्तृनमुद्वेगं प्राप्नुयाद् गृही ।

[ तुलस्या पूजानिषेधः ]

तुलस्या नार्चयेचण्डीं (२)दीपं सूर्यं गणेश्वरम् ॥ ४ ॥ ब्रह्मादीनाञ्च देवानां देवीनाञ्च यथाक्रमम् । आयुधानि तथा वर्णं वाहनं कथयाम्यथ ।। ५ ।। ऋग्वेदादिपभेदेन कृतादियुगभेदतः। विप्रादिवर्णभेदेन चतुर्वक्तं चतुर्भुजम् ॥ ६ ॥ दक्षिणाधःकरात् सृष्ट्या जयमालां तथा (३)श्रुतम् । पुस्तं कमण्डलुं घते सकूर्वः कमलासनः ॥ ७ ॥

इति कमलासनः।

अक्षसूतं पुस्तकञ्च घत्ते चैव कमण्डलुम् । चतुर्वक्त्रा तु साविती श्रोतियाणां गृहे हिता ।। ८ ॥ [ इति सावित्री ]

<sup>(</sup>१) 'मत्स्यादी'ति स्यात् । (२) 'नैव' इति स्यात् । (३) 'श्रुचम्' इति स्यात् ।

जटिला(ः) श्मश्रुलाः शान्ता आसीना ध्यानतत्पराः । कमण्डल्वक्षस्त्राभ्यां संयुता ऋषयः स्मृताः ॥ ९ ॥ [ इति ऋषयः ]

विश्वकर्मा चतुर्बाहुरक्षमालाञ्च पुस्तकम् । (१)कम्बां कमण्डलुं घत्ते तिनेत्रो हंसवाहनः ॥ १०॥ [ इति विश्वकर्मा ]

आग्नेय्यां तु गणेशः स्यान्मातृस्थानं च दक्षिणे । नैर्ऋत्ये तु सहस्राक्षं वारुण्यां जलशायिनम् ॥ ११ ॥ वायव्ये पार्वतीरुद्धौ महांश्चेवोत्तरे न्यसेत् । ईशाने कमला देवी प्राच्यां तु धरणीघरः ॥ १२ ॥

इति ब्रह्मायतनम्।

ब्रह्मणोऽष्टे प्रतीहारान् कथिय्याम्यनुक्रमात् ।
पुरुषाकारगम्भीराः सकूर्चा मुकुटोज्ज्वलाः ॥ १३ ॥
पद्मं (२)सक् पुस्तकं (३)दण्डः सत्यो वामेऽथ दक्षिणे ।
सव्यापसव्य(४)करके (५)पद्मदण्डश्च धर्मकः ॥ १४ ॥
(६)अक्षपद्माक्तकोदण्डः करे धत्ते प्रियोद्भवः ।
दण्डागम(७)सक्फलकेर्यज्ञः स्यात् सर्वकामदः ॥ १५ ॥
अक्षस्त्रगदाखेटदण्डेर्विजयनामकः ।
अधोहस्तापसव्येन (८)युवेटब्दे यज्ञभद्रकः ॥ १६ ॥
(९)अक्षो पाशाङ्कुशो (१०)दण्डो (११)भव्य(ः) स्यात् सार्वकामिकः ।
दण्डाक्षांकुशपद्मेश्च विभवः सर्वशान्तिदः ॥ १७ ॥

(१२)इति ब्रह्ममूर्तिः आयतनं प्रतीहाराः।

<sup>(</sup>१) 'कम्बुं' इति स्यात्। (२) 'सुक्-' इति स्यात्। (३) 'दण्डम्' इति स्यात्। (४) '-करयोः' इति स्यात्। (५) 'पद्मदण्डञ्च' इति स्यात्। (६) 'अक्षपद्माङ्कुशान् दण्डम्' इति स्यात्। (७) '-सुक्-' इति स्यात्। (८) 'खेटपृग्' इति स्यात्। (९) 'अक्षं' इति स्यात्। (१०) 'दण्डं' इति स्यात्। (११) 'भवः' इति स्यात्। (१२) 'ब्रह्ममूर्तेरायतनप्रतीहाराः' इति स्यात्।

# [सर्यः]

सर्वस्रथणसंयुक्तं सर्वाभरणमृषितम् ।
द्विमुजञ्जेकवक्त्रञ्च स्वेतपङ्कजधृत्करम् ॥ १८ ॥
वर्तुस्रं तेजसो बिम्बं (१)मध्यस्थं रक्तवाससम् ।
आदित्यस्य त्विदं रूपं कुर्यात् पापप्रणाशनम् ॥ १९ ॥

#### [ ग्रहाणां वर्णाः ]

इवेतः सोमः कुजो रक्तो बुधः पीतो गुरुस्तथा । गुक्रः इवेतः शनी राहुः (२)कृष्णो धूम्रास्तु केतवः ॥ २०॥ पद्महस्तो भवेत् सोमः कुजो दण्डकमण्डलुः । अर्थकायः स्थितो राहुः केतुः करपुटाकृतिः ॥ २१॥

# [ ग्रहाणां वाहनानि ]

सप्ताश्वरथ आदित्यश्चन्द्रो दशहयः स्मृतः ।
मङ्गलो मेषमारूढो बुधः सपीसनस्थितः ॥ २२ ॥
हंसारूढं गुरुं विद्याद् मेकारूढं च भागवम् ।
श्चिमारूढं राहुं कुण्डस्य मध्यगम् ॥ २३ ॥
सपीपुच्छाकृतिं केतुं शिनं (३)इष्टा करालिनम् ।

# [ प्रहाणां भूषणानि ]

(४)गृहाः किरीटिनः कार्या (५)रलकुण्डलशोभिताः ॥ २४ ॥

#### [ सूर्यायतनम् ]

सूर्यस्याऽऽयतने स्थाप्या विह्नकोणादितः क्रमात् । कुजो जीवस्तमः शुकः केतवो (६)यज्ञः शनिः शशी ॥ २५ ॥

<sup>(</sup>१) 'पन्नस्थं' इति स्यात् । (२) 'कृष्णी' इति स्यात् । (३) 'दंष्ट्रा-' इति स्यात् । (४) 'ग्रहाः' इति स्यात् । (५) 'रत्न-' इति स्यात् । (६) अत्र 'य' इत्यक्षरमधिकं 'ज्ञः' इत्येव स्यात् ।

# [ प्रतीहाराः ]

तर्जन्यंशुताम्रच्ड(१)दण्डै तु वामतः ।
तर्जनीशक्ति(२)किरणं दण्डै स्यात् पिक्चलः परः ॥ २६ ॥
द्वे तर्जन्यौ वज्जदण्डावानन्दो वामगो (३)दधात् ।
तर्जनीदण्डापसव्ये बन्तकः स तु दक्षिणे ॥ २७ ॥
द्वे तर्जन्यौ पद्मदण्डे चित्रो धत्ते स वामतः ।
तर्जनीदण्डापसव्ये विचित्रो दक्षिणे स्थितः ॥ २८ ॥
(४)तर्जनीदण्डापसव्ये बन्तकः स तु दक्षिणे ।
द्वे तर्जन्यौ पद्मदण्डे चित्रो धत्ते स वामतः ॥ २९ ॥
तर्जन्यौ किरणं दण्डं किरणाक्षः स धारयन् ।
तर्जनी दण्डापसव्ये प्रतिहारः सुलोचनः ।
चतुर्द्वारेषु संस्थाप्या दिश्रश्चैते प्रदक्षिणम् ॥ ३० ॥

इति सूर्यादिनवग्रहसूर्यायतनप्रतीहाराः।

# [ दिक्पालेषु इन्द्रः ]

वरं वज्राङ्कुशौ चैव कुण्डीं धत्ते करेस्तु यः । गजारुढः सहस्राक्ष इन्द्रः पूर्वदिशाघिपः ॥ ३१ ॥

## [वहिः]

बरदः शक्तिहस्तश्च समृणालकमण्डलुः । ज्वालापुञ्जनिमो देवो मेषारूढो हुताशनः ॥ ३२ ॥

#### [ यमः ]

लेखिनीपुस्तकं धत्ते (५) कुर्कुटं दण्डमेव च । महामहिषमारूढो यमः कृष्णाङ्ग ईरितः ॥ ३३ ॥

#### [ नैऋ तः ]

खड्गञ्च खेटकं हस्तैः (६) कार्तिकां वैरिमस्तकः । दंष्ट्राकरालवदनः श्वानारूढश्च राक्षसः ॥ ३४ ॥

<sup>(</sup>१) '-दण्डैर्दण्डी' इति स्यात् । (२) '-किरणदण्डैः' इति स्यात् । (३) 'दधत्' इति स्यात् । (४) पद्यमिदं सम्यातायातं स्यात् । (५) 'कुकुटं' इति स्यात् । (६) 'कर्तिकां वैरिमस्तकम्' इति स्यात् ।

#### [ बरुवाः ]

(१) वरपाशोसलं कुण्डी हस्तैर्विश्रत् क्रमाच यः । नकारूढः स कर्तन्यो वरुणः पश्चिमाश्रितः ॥ ३५ ॥

[ पवनः ]

वरं ध्वजपताकाञ्च कमण्डलुं करैर्दधत् । मृगारूढो हरिद्वर्णः पवनो वायुदिक्पतिः ॥ ३६ ॥

[ कुबेरः ]

गदानिधिबीजपूरकमण्डलुधरः करैः । गजारूढः प्रकर्तव्यः (२) सौम्यो यो नरवाहनः ॥ ३७ ॥ [ ईक्षामः ]

वरं तथा तिशूल्ञ नागेन्द्रं बीजपूरकम् । बिम्राणो (३)वृषभारूढो ईशानो धवलद्युतिः ॥ ३८ ॥

इति दिक्पालमूर्तिध्यानम्।

इति श्रीस्त्रधारमण्डनविरचिते रूपमण्डने वास्तुशास्त्रे ब्रह्मसूर्यास्त्रग्रहदिक्पाल-मूर्त्यधिकारो नाम द्वितीयोऽध्यायः ॥ २ ॥

<sup>(</sup>१) 'वरपाशोत्पलं' इति स्यात् । (२) 'सौम्यायां' इति स्यात् । (३) 'वृषमा-रूद' इति स्यात् ।

# तृतीयोऽध्यायः

-:0:-

[ युगभेदेन वर्णभेदेन च विष्णुमूर्त्तयः ]

वासुदेवः सङ्कर्षणः प्रद्युम्नश्चानिरुद्धकः । श्वेतरक्तपीतकृष्णा(ः) कमात् (१)कलयुगादिषु ॥ १ ॥ पूज्या द्विजादिभिश्च———————

# [ शिरोविधानम् ]

——एषां छत्रामं कुक्कुटाण्डवत् । स्रपुषामञ्ज बालेन्दुरूपं कुर्याच्छिरः क्रमात् ॥ २ ॥

[वर्णभेदेन विष्णुमूर्तीनां ग्रुभदत्वम् ]
नारायणः केशवश्च माधवो मधुसूदनः ।
पूजिता मूर्त्तयो ह्येता विप्राणां सौरूयदायकाः ॥ ३ ॥
मधुसूदनविष्णु च क्षत्रियाणां फलप्रदौ ।
त्रिविकमो वामनश्च वैश्यानाम् (२)अर्चयेच्छुमा ॥ ४ ॥
पूजिता (३)श्रीधरी मूर्तिः शूद्धाणां सौरूयदायिनी ।
चर्मकृद्भजकानाञ्च नटस्य वरटस्य च ॥ ५ ॥
मेदभिष्ठिकरातानां हृषीकेशः सुखप्रदः ।
कुम्भकारवणिग्वेश्या(४)चिक्रकाध्यजिनामपि ॥ ६ ॥
सर्वेषां प्रकृतीनाञ्च पद्मनाभः सुखावहः ।
दामोदरः सौरूयदः स्याद् (५) ब्रह्मचर्येकदण्डिनोः ॥ ७ ॥
(६)हरिहरो हिरण्यगर्भो नारसिंहोऽथ वामनः ।
वराहः सर्ववर्णेषु सौरूयदो हितकारकः ॥ ८ ॥

<sup>(</sup>१) 'कलि-' इति स्यात् । (२) 'अर्चने ग्रुमो' इति स्यात् । (३) 'श्रेषरी' इति स्यात् । (४) '-चिक्रक-' इति स्यात् । (५) 'ब्रह्मचार्येक-' इति स्यात् । (६) 'हरि-हिरण्यगर्मश्च' इति स्यात् ।

#### [ वास्त्रेवः ]

वासुदेवो (१)गदां शङ्कं चक्रपद्मघरो मतः।

[ केशवः ]

केशवः कमलं कम्बु धत्ते चक्रं गदामि ॥ ९ ॥

[ नासयणः ]

नारायणः कम्बु(२)पत्नगदाचक्रधरो भवेत्।

[ माधवः ]

माधवस्तु गदां चकं शङ्खं वहति पङ्कजम् ॥ १०॥

[पुरुषोत्तमः]

पुरुषोत्तमस्तु चकं पद्मं शङ्खं गदां द्धत्।

[अधोक्षजः]

अघोक्षजः सरसिजं गदां शङ्कं सुदर्शनम् ॥ ११ ॥

[ सङ्कर्षणः ]

सङ्कर्षणो (३) गदां कम्बुसरसीरुहचक्रभृत्।

[गोविन्दः]

गोविन्दो धरते चक्रं गदां पद्मं च कम्बुना ॥ १२ ॥

[विष्णः]

विष्णुः कौमोदकीं पद्मं पाञ्चजन्यं सुदर्शनम् ।

[ मधुस्दनः ]

मधुसूदनस्तु चक्रं शङ्कं सरसिजं गदाम् ॥ १३ ॥

[अच्युतः ]

अच्युतस्तु गदापद्मचक्रशङ्कैः समन्वितः ।

[ उपेन्द्रः ]

उपेन्द्रो वहते शङ्कं गदां चकं कुशेशयम् ॥ १४ ॥

<sup>(</sup>१) 'गदा-शङ्क-चक्र-पद्म-' इति स्यात् । (२) '-पद्म-' इति स्यात् । (३) 'गदा-कम्बु-' इति स्यात् ।

[ प्रशस्तः ]

प्रयुम्नश्च (१)चक्रशङ्कं गदाम्भोजानि पाणिभिः । [ ब्रिविकमः ]

त्रिविक्रमस्त्रिषु गदाचक्रशङ्कान् विभक्तिं यः ॥ १५॥ विक्रिक्तिः ।

नरसिंहस्तु चन्नाञ्जगदाकम्बुविराजितः ।

[जनार्दनः ]

जनार्दनोऽम्बुजं चक्रं कम्बुं कोमोदकीं दघी ॥ १६॥ [वामनः]

वामनस्तु शङ्खचक्रगदापद्मलसत्करः।

[ श्रीधरः ]

श्रीघरो वारिजं चक्रं गदाशङ्कं दघाति च ॥ १७॥

[अनिरुद्धः]

अनिरुद्धो लसचकगदाशङ्खारविन्दवान् ।

[ हषीकेशः ]

ह्वीकेशो गदां चक्रं पद्मशङ्खं च धारयन् ॥ १८॥

[ पद्मनाभः ]

पद्मनाभः पाञ्चजन्यं पद्मं चकं गदामपि ।

[ दामोदरः ]

दामोदरोऽम्बुजं शङ्कं गदां धत्ते सुदर्शनम् ॥ १९॥

हरिधीरयते कम्बुं चक्रं पद्मं तथा गदाम्।

[ केळाः ]

कृष्णः करैः पाञ्चजन्यं गदां पद्मं सुदर्शनम् ॥ २० ॥

एताः सुमूर्त्तयो ज्ञेया दक्षिणाधः करकमात् ।

(वासुदेवादिवर्णाः स्युः षडेते तददादयः ?) ॥ २१ ॥

सकृष्णः कार्तिकेयोऽब्जशक्तिखेटककम्बुभिः।

गरुडध्वजस्तार्क्ष्यस्थोऽञ्जशङ्खध्वजचिह्न्बान् ॥ २२ ॥

जयन्तोऽक्षचकदण्डपद्मैर्वादित्रसंवृतः ।

गोवर्धनो लसचकराङ्खपद्मेर्गदां (१)हि तत् ॥ २३ ॥

इति श्रीहरेश्चतुर्विशतिमूर्त्तयः।

मत्स्यकूर्मी स्वस्वरूपी नृवराहो गदाम्बुजम् ।

(२) बिभृत्स्यामो वराहास्यो दंष्ट्रांत्रे तु धृता धरा ॥ २४ ॥

[ इति मत्स्यकूर्मवराद्याः ]

नृसिंहः सिंहवक्त्रोऽतिदंष्ट्रालः कुटिलोरुकः ।

हिरण्योरस्थलासक्तविदारणकरद्वयः ॥ २५ ॥

[ इति वृसिंहः ]

वामनः सशिखः स्थामो दण्डी (३)पीताम्बुपात्रवान् ।

(४) जटिलीनघरो रामो भागवः परशुं दघत् ॥ २६॥

[ इति वामनपरशुरामौ ]

रामः शरेषुधृक् इयामः सशीरमुशलो बलः ।

[ इति रामबलरामौ ]

(५) बद्धपद्मासनो रक्तस्त्यकाभरणमूर्धजः ॥ २७ ॥

कषायवस्त्रो ध्यानस्थो द्विभुजोऽङ्कोद्भपाणिकः।

[ इति बुद्धः ]

कल्की सखड्गोऽश्वास्त्रहो हरेरवतरा इमे ॥ २८ ॥

[इति कल्की]

इति दशावताराः।

(६)सुप्तरूपं शेषतल्पे (७)दक्षो दण्डमुजोऽस्य तु । शिरोधरो वा वामस्तु सपुष्पोऽयं जलेशयः ॥ २९ ॥

<sup>(</sup>१) 'दधत्' इति स्यात् । (२) 'विभ्रन् श्यामो' इति स्यात् । (३) 'छत्राम्बु-पात्रवान्' इति स्यात् । (४) 'जटी वाणधरो' इति स्यात् । (५) 'बुद्धः पद्मासनो' इति स्यात् । (६) 'सुतरूपः' इति स्यात् । (७) 'दक्षे दण्डो मुजेऽस्य तु' इति स्यात् ।

तन्नाभिपङ्कजे धाता ( श्रीमूमिवशिरोन्थिमे ? )। निध्यस्त्रादिस्वरूपाणि पार्श्वयोर्भधुकैटभौ ॥ ३०॥ इति जलशयनः।

> अथ शालिग्रामपरीक्षा [ प्रत्यशिलालक्षणम् ]

नागभोगसमाकार। शिला सूक्ष्मा च या भवेत्।
पूजनीया प्रयत्नेन स्थिरा स्निग्धा सुवर्त्तुला ॥ ३१ ॥
तत्राप्यामलकीमानात् सूक्ष्मा चातीव या भवेत्।
तस्यामेव सदा कृष्णः श्रिया सह वसत्यसौ ॥ ३२ ॥
यथा यथा शिला सूक्ष्मा तथा तथा महत् फलम् ।
तस्मात्तां पूजयेन्नित्यं धर्मकामार्थमुक्तये ॥ ३३ ॥

[ त्याज्यशिलालक्षणम् ]

किपला कर्नुरा भग्ना सूक्ष्मा(१) छिनाकुला च या।
रेखाकुलाऽस्थिरा स्थूला बहुचकैकचिकका ॥ ३४ ॥
बहुन्मुखी बृहुच्चका बद्धचका च या पुनः ।
(२) बद्धचकाऽथ वा स्याद् मित्रचका त्वधोमुखी ॥ ३५ ॥
दग्धा सुरक्ता चापूज्या भीषणा पङ्किचिकका ।
पूजयेद् यः प्रमादेन दुःखमेव लभेत् सदा ॥ ३६ ॥
ितत्र मतान्तरम्

खण्डिता स्फुटिता भिन्ना पार्श्वभिन्ना प्रभेदिता । शालिम्रामसमुद्भूता शिला दोषावहा नहि ॥ ३७ ॥ [वर्णभेदात् फलविशेषकथनम् ]

स्निग्धा सिद्धिकरी मुद्रा कृष्णा कीर्त्तिप्रदायका । पाण्डुरा पापदहना (३)पिता पुत्रप्रदायका ॥ ३८ ॥ नीला दिशति (४)लक्ष्मी च रक्तभोगप्रदायिनी ।

[ चक्रविशेषे वर्णभेदः ]

कपिलं नारसिंहञ्च वामनं (५)चातसन्निभम् ॥ ३९॥

<sup>(</sup>१) 'छिद्राकुला' इति स्यात्। '-स्थिनाकुला' इति वा कथित्रत् सङ्गच्छत एव।
(२) 'लग्नचक्राऽथ वा या स्याद्' इति स्यात्। (३) 'पीता' इति स्यात्।

<sup>(</sup>४) 'लक्ष्मीं च रक्ता' इति स्यात्। (५) 'पीतसन्निमम्' इति स्यात्।

वासुदेवं सितं ज्ञेयं रक्तं सङ्कर्षणं मतम् । दामोदरं तु नीलाभमनिरुद्धं तथैव च ॥ ४०॥ इयामं नारायणं ज्ञेयं वैष्णवं कृष्णवर्णकम् । बहुवर्णभनन्तारुयं श्रीधरं पीतमुच्यते ॥ ४१ ॥

[ उत्तमादिचकप्रमाणम् ]

वृत्त(१)सूत्रेऽष्टमो भाग उत्तमं (२)वक्त्लक्षणम् । मध्यमञ्ज चतुर्भागं कनीयस्तु त्रिभागकम् ॥ ४२ ॥

[ त्रिचकलक्ष्मीनारायणः ]

लक्ष्मीनारायणो देवस्त्रिभश्चकैर्व्यवस्थितः । पजनीयः प्रयतेन भुक्तिमुक्तिफलपदः ॥ ४३॥

[ शालप्रामस्य प्रतिष्ठानिषेधः ] अहं ब्रह्माद्यो देवाः सर्वभूतानि केशवः । सदा सन्निहितस्तव प्रतिष्ठाकर्म नास्त्यतः ॥ ४४॥

[ शालग्रामप्रशंसा ] शालग्रामशिलाग्रे तु यो जुहोति हुताशनम्।

एकाहुतिहुता सम्यक् कल्पकोटिगुणोत्तरा ॥ ४५ ॥ इति शालिग्रामपरीक्षा।

[ अथ मूर्त्तिविशेषाः ]

ताक्ष्यों (३)मकङ्कतः प्रक्षः कौशिकाकारनासिकः । चतुर्भुजस्तु कर्तव्यो वृत्तनेत्रमुखस्तथा ॥ ४६ ॥ गृघोरुजानुचरणः पक्षद्वयविभूषितः । प्रभासंस्थानसौवर्णः कलापेन विभूषितः ॥ ४७ ॥ छतञ्च पूर्णकुम्भञ्च करयोस्तस्य कारयेत् । करद्वयञ्च कर्तव्यं तथा विरचिताञ्जलि ॥ ४८ ॥ नवतालः प्रकर्त्तव्यो गरुडो मानसूत्रतः । (४)पादजानुकिटयीवद्चीयां वाहनस्य दक् ॥ ४९ ॥ यदुश्च भगवान् पृष्ठे छत्रकुम्भधरौ करौ। किञ्चिल्लम्बोदरः कार्यः सर्व।भरणभूषितः ॥ ५० ॥

<sup>(</sup>१) '-सूत्राष्ट्रमो' इति स्यात्। (२) 'चक्र-' इति स्यात्। (३) 'मरकत-प्रख्यः' इति स्यात् । (४) 'पादं जानु कटिं यावदर्चायां' इति स्यात् ।

(१)वामाग्रे कुञ्चितः पश्चादन्यपादस्तु जानुना । पृथिवीं संस्थितो यत्र गारुडं स्यात्तदासनम् ॥ ५१ ॥ इति (२)गारुडः ।

वैकुण्ठञ्च प्रवक्ष्यामि सोऽष्टबाहुर्महाबलः ।
तार्क्ष्यासनश्चतुर्वकत्रः कर्त्तव्यः शान्तिमिच्छता ॥ ५२ ॥
गदां खड्गं चक्रशरं दक्षिणे च चतुष्टयम् ।
शङ्कं खेटं धनुः पद्मं वामे दद्याचतुष्टयम् ॥ ५३ ॥
अप्रतः पुरुषाकारं नारसिंहं च दक्षिणे ।
अपरं स्त्रीमुखाकारं वाराहास्यं तथोत्तरम् ॥ ५४ ॥
इति वैकुण्ठः ।

विंशत्या हस्तकैर्युक्तो विश्वरूपश्चतुर्मुखः ।
पताका हरुशङ्क्षी च वज्राङ्कुश(३)शरांस्तथा ॥ ५५ ॥
चक्रञ्च (४)बीजपूरञ्च वरो दक्षिणबाहुषु ।
पताका दण्डपाशौ च गदाशार्क्नोत्परुशनि च ।
शृङ्की मुशलमक्षञ्च क्रमात् स्युर्वामबाहुषु ॥ ५६ ॥
हस्तद्वये योगमुद्रा वैनतेयोपरि स्थितः ।
क्रमान्नर-नृसिंह-स्त्री-वराह-मुखवनमुखः ॥ ५७ ॥
इति (५)विश्वमुखः ।

अनन्तोऽनन्तरूपस्तु हस्तैद्वीदशिभर्युतः । अनन्तशक्तिसंवीतो गरुडस्थश्चतुर्मुखः ॥ ५८ ॥ दक्षिणे तु गदाखड्गौ चक्रं वज्राङ्कुशौ शरः । शङ्खः खेटं धनुः पद्मं दण्डपाशौ च वामतः ॥ ५९ ॥ इत्यनन्तः ।

मुस्तानि पूर्ववत्तस्याप्यत्न त्रैलोक्यमोहनः । स षोडशभुजस्तार्क्ष्यारूढः प्राग्वचतुर्मुखैः ॥ ६० ॥ गदाचकाङ्क्षशौ (६)बाणं शक्तिश्चकं वरः कमात् । दक्षेषु मुद्गरः पाशः शाक्तेशङ्काञ्जकुण्डिका(ः) ॥ ६१ ॥

<sup>(</sup>१) 'वामोऽग्रे' इति स्यात् । (२) 'गरुडः' इति स्यात् । (३) '-श्ररास्तथा' इति स्यात् । (४) 'बीजपूरश्च' इति स्यात् । (५) 'विश्वरूपः' इति स्यात् । (६) 'बाणः' इति स्यात् ।

शृक्की वामेषु हस्तेषु योगसुद्धा (१)करद्वयम् । नरञ्च नारसिंहञ्च श्रूकरं कपिलाननम् ॥ ६२ ॥ इति नैलोक्यमोहनः ।

दक्षिणे पुण्डरीकाक्षः पूर्वे नारायणः स्मृतः ।
गोविन्दः पश्चिमे स्थाप्य उत्तरे मधुसूदनः ॥ ६३ ॥
ईशाने स्थापयेद् विष्णुमामेय्यां तु जनार्दनम् ।
नैर्ऋत्ये पद्मनाभञ्च वायन्ये माधवं तथा ॥ ६४ ॥
केशवो मध्यतः स्थाप्यो वासुदेवोऽथवा बुधैः ।
सङ्कर्षणो वा प्रद्युम्नोऽनिरुद्धो वा यथाविधि ॥ ६५ ॥
दशावतारसंयुक्तः प्रोक्तो जलशयोऽथवा ।
अम्रतः शूकरः स्थाप्यः सर्वदेवमयः शुभः ॥ ६६ ॥
इति विष्णवायतनम् ।

प्रतिहारांस्ततो वक्ष्ये चतस्रणां दिशां क्रमात् । वामनाकारस्वपास्ते कर्तव्याः सर्वतः शुभाः ॥ ६७ ॥ (२)तर्जनी शङ्क्षचके च चण्डो दण्डं दधत् क्रमात् । वामे स्थाने प्रचण्डोऽस्यापसव्ये दक्षिणे शुभः ॥ ६८ ॥ पद्मं सद्गं खेटकञ्च क्रमाद् विभ्रद् गदां (३)च यः । (४)विलोमे पद्मगद्योर्विजयस्तौ (५)क्रमाल्लिखेन्न्यसेत् ॥ ६९ ॥ (६)तर्जनी बाणचापौ च गदां धाता च सृष्टितः । (७)मुदापसव्ये तैरस्त्रैर्विधाता वाम-दक्षयोः ॥ ७० ॥ तर्जनीकमलं शङ्खं गदां भद्रः क्रमाद् दधत् । (८)शस्त्रापसव्ययोगेन सुभद्रस्तौ क्रमान्न्यसेत् ॥ ७१ ॥ इति विष्णुप्रतीहाराः ।

इति श्रीसूत्रधारमण्डनविरचिते वास्तुशास्त्रे रूपमण्डने विष्णुमू(र्त्या!र्त्य)धिकारस्तृतीयोऽध्यायः॥ ३ ॥

<sup>(</sup>१) 'करद्वये' इति स्यात् । (२) 'तर्जनीं' इति स्यात् । (३) 'जयः' इति स्यात् । (४) 'विलोमैः' इति स्यात् । (५) 'क्रमाङ्खिलेत्' इति 'क्रमान्न्यसेत्' इति वा स्यात् । (६) 'तर्जनीं' इति स्यात् । (७) 'सन्येऽपसन्ये' इति स्यात् । (८) 'सन्यापसन्य-' इति स्यात् ।

#### [ शिवमूर्तिशिवलिङ्गलक्षणाधिकाराख्यः ]

## चतुर्थोऽध्यायः

अथ शिवमूर्त्तयः

[ द्वादश शिषमूर्त्तयः ]

शुक्काम्बरघरं देवं शुक्कमाल्यानुलेपनम् । जटाभारयुतं कुर्याद् बालेन्दुकृतशेलरम् ॥ १ ॥ त्रिलोचनं सौम्यमुखं कुण्डलाभ्यामलङ्कृतम् । सद्योजातं महोत्साहं वरदाभयपाणिनम् ॥ २ ॥ इति सद्योजातः [१] ।

रक्ताम्बरघरं देवं रक्तयज्ञोपवीतिनम् । रक्तोष्णीषं रक्तनेत्रं रक्तमाल्यानुलेपनम् ॥ ३ ॥ जटाचन्द्रघरं कुर्याच्त्रिनेत्रं तुङ्गनासिकम् । बामदेवं महाबाहुं खड्गखेटकधारिणम् ॥ ४ ॥

इति वामदेवः [२]।

दंष्ट्राकरालवदनं सर्पशीर्षं त्रिलोचनम् ।
रुण्डमालाघरं देवं सर्पकुण्डलमण्डितम् ॥ ५ ॥
मुजङ्गकेयूरघरं सर्पहारोपवीतिनम् ।
योनसं(१) किटसूत्रेण गले वृश्चिकमालिकम् ॥ ६ ॥
नीलोत्पलदलस्याममतसीपुष्पसन्निमम् ।
पिङ्गभूपिङ्गजिटलं शशाङ्गकृतशेलरम् ॥ ७ ॥
(१)तक्षकं मुष्टिकञ्चैव पादयोस्तस्य नूपुरौ ।
अघोरस्तपकं कुर्यात् कालस्तपमिवापरम् ॥ ८ ॥

महावीर्यं महोत्साहमष्टवाहुं महावलम् ।
शमयन्तं रिपोः (१)सद्यं निवेशो यत्न भूतले ॥ ९ ॥
सद्भाक्तञ्च कपालञ्च खेटकं पात्रमेव च ।
वामहस्तेषु कर्त्तव्यमेतच्छस्रचतुष्टयम् ॥ १० ॥
त्रिशूलं परशुः (२)खड्गं दण्डश्चेवारिमर्दनः ।
शस्त्राण्येतानि चत्वारि दक्षिणेषु करेषु च ॥ ११ ॥
इत्यधोरः [३] ।

पीताम्बरस्तत्पुरुषः पीतयज्ञोपवीतवान् । मातुलिङ्गं करे वामेऽक्षमाला दक्षिणे तथा ॥ १२ ॥ इति तत्पुरुषः [४]।

(३) शुद्धः स्फटिकसंकाशो जटाचन्द्रविभूषितः ।

(४)अक्षस्त्रिशूलहस्तौ च कपालं वामतः शुभम् ॥ १३ ॥**\*** [ इतीकः ५ ]

कपालमालि-सुश्वेतं शशाङ्ककृतशेखरम् । व्याघ्रचर्मघरं मृत्युञ्जयं नागेन्द्रभूषितम् ॥ १४ ॥ त्रिशुलं चाक्षमाला च दक्षयोः करयोः स्मृतौ । कपालं कुण्डिका वामे योगसुद्रा (५)करद्वयम् ॥ १५ ॥ इति मृत्युञ्जयः [६]।

चतुर्भुजो महाबाहुः शुक्कपादाक्षिपाणिकः । पुस्तकाभयहस्तोऽसौ(६)सच काक्षस्त्रिलोचनः ॥ १६ ॥ इति किरणाक्षः [७] ।

<sup>(</sup>१) 'सङ्घं' इति स्यात् । (२) 'खङ्घो' इति स्यात् । (३) 'ग्रुद्धस्फटिक-' इति स्यात् । (४) 'त्र्यक्षस्त्रिग्ज्र्लहस्तश्च' इति, 'दक्षे त्रिग्ज्लं हस्ते च' इति वा स्यात् । (५) 'करद्वये' इति स्यात् । (६) 'स-चक्राक्ष-' इति ['किरणाक्ष-' इति वा ?] स्यात् ।

<sup>\*</sup> पद्यमिदं मूर्त्यन्तरस्य लक्षकं न तु मृत्युज्ञयमूर्त्तः, द्विरायुधनिर्देशात् । भवति च मृत्युज्जयलक्षकत्वेन भ्रान्तिरन्तरा पुष्पिकान्तरिवरहात् । देवतामूर्त्तौ 'ईश्च'लक्षणत्वेनेदं निर्दिष्टम् (देव० ६।१४); तदनुगत्याऽस्माभिरिष पुष्पिकैका कल्पिता; एवञ्चाभ्रे 'इति द्वादश रुद्रा' इति पुष्पिकाऽषि नासृतभाषिणी स्यात् ।

चित्रवस्त्रघरं कुर्याचित्रयज्ञोपनीतिनम् । चित्ररूपं महेशानं चित्रैश्वर्यसमन्वितम् ॥ १७ ॥ चतुर्बाहुं चैक(१)वस्त्रं सर्वारुङ्कारमूषितम् ।

चतुबाहु चक(१)वस्न सवालङ्कारम्।षतम् । खड्गं धनुः शरं खेटं श्रीकण्ठं विभ्रतं भुजैः ॥ १८॥

इति श्रीकण्ठस्वरूपम् [८]।

अहिर्बुध्नो गदासर्पं चक्रं डमरु-मुद्गरौ । शूलाङ्कुशाक्ष(२)माला च दक्षोध्वीधःकमाद्द्यत् ॥ १९ ॥ तोमरं पट्टिशं चर्म कपालं तर्जनीघटौ । (३)शक्तिः परशुकं वामहस्ते सन्धारयत्यसौ ॥ २० ॥

इत्यहिर्वुघः [९]।

विरूपाक्षस्ततः खड्गं शूलं डमरुमङ्कुशम् । सर्पञ्चकं गदामक्षसूलं बिश्रत् कराष्ट्रकैः ॥ २१ ॥ खेटं खट्टाङ्गशक्तिञ्च परशुं तर्जनीघटम् । घण्टाकपालकं चेति वामोध्वीदिकराष्ट्रकैः ॥ २२ ॥

इति विरूपाक्षः [१०]।

बहुरूपो दघद् दक्षे डमरं च सुदर्शनम् । सर्प शूलाङ्कुशो कुम्मं कोमुदीजपमालिकाम् ॥ २३ ॥ घण्टाकपालखट्टाङ्कतर्जनीकुण्डिकां धनुः । परशुं (४)पट्टिकं चेति वामोध्वीदिक्रमेण हि ॥ २४ ॥

इति बहुरूपी सदाशिवः [११]।

त्रचम्बकोऽथ दधचकं डमरुं मुद्गरं शरम् । (५)शूलाङ्कशान्यक्षसूत्रं दक्षोध्वादिकमेण हि ॥ २५ ॥

<sup>(</sup>१) 'नक्तं' इति स्यात्। (२) 'मालाश्च' इति स्यात्। (३) 'शक्तिं' इति स्यात्। (४) 'पट्टिशं' इति स्यात्। (५) 'श्लाङ्कशानक्षस्तं' इति स्यात्।

गदाखट्वाङ्गपात्राणि कार्मुकं तर्जनीघटौ । परशुं पट्टिशं चेति (१)वामार्धादिकराष्ट्रके ॥ २६ ॥

> इति ज्यम्बकः [१२]। इति द्वादश रुद्राः।

उमामहेश्वरं वक्ष्ये उमया सह शक्करः । (२)मातुलिक्नं तिशूलिक्च घरते दक्षिणे करे ॥ २० ॥ आलिक्नितो वामहस्ते (३)नागेन्द्रं द्वितीये करे । हरस्कन्ध उमाहस्ते दर्पणो द्वितीये करे ॥ २८ ॥ अधस्ताद् वृषमं कुर्यात् कुमारक्च गणेश्वरम् । मृक्तिरीटं तथा(४)कुर्यानिमंसिन्नृत्यसंस्थितम् ॥ २९ ॥

इति उमामहेश्वरः।

कार्यो (५)हरिहरस्यापि दक्षिणार्धे शिवः सदा । हृषीकेशश्च वामार्धे श्वेतनीलाकृती कमात् ॥ ३०॥ वरं तिशूलचकाञ्जधारिणो बाहुकाः कमात् । दक्षिणे वृषभः पाश्वें वामे विहगराडिति ॥ ३१॥ इति हरिहरमर्त्तिः ।

एकपीठसमारूढमेकदेहिनवासिनम् । षड्भुजञ्च चतुर्वक्तं सर्वरुक्षणसंयुतम् ॥ ३२ ॥ अक्षमालां तिराूलञ्च गदां कुर्याच्च दक्षिणे । कमण्डलुञ्च खट्टाङ्गं चकं वामभुजे तथा ॥ ३३ ॥ इति हरपितामहः ।

उमाञ्च द्विभुजां (६)कुर्याह्नक्ष्मीनीरायणाश्रिता । देवं शस्त्रैः स्वकीयैश्च गरुडोपरि संस्थितम् ॥ ३४ ॥

<sup>(</sup>१) 'वामोर्ध्वादि-' इति स्यात् । (२) 'मातुलुङ्गं' इति स्यात् । (३) 'नागेन्द्रो' इति स्यात् । (४) 'कुर्यात्रिमीसं नृत्य-' इति स्यात् । (५) 'हरिहस्थापि' इति स्यात् । (६) 'कुर्यालक्ष्मीं नारायणाश्रिताम्' इति स्यात् ।

दक्षिणः कण्ठलानोऽस्या वामो हस्तः सरोजधृक् । विभोनीमकरो लक्ष्म्याः कुक्षिभागस्थितः सदा ॥ ३५ ॥ सर्वेषामेव देवानां युग्मं युग्मं विधीयते । तेषां शक्तिः पृथग्रूपा तदस्रवाहनाकृति(ः) ॥ ३६ ॥

इति युग्सस् ।

अय लिङ्गानि ।

स्थिरस्थमीपदं हैमं (१)तारजञ्जेव राजतम् ।
प्रजावृद्धिकरं (२)ताम्रं वक्रमायुर्विवर्धनम् ॥ ३७ ॥
(३)विरोषकारकं कांस्यं पित्तलं भुक्तिमुक्तिदम् ।
सीसकं (४)शक्रुङ्गिङ्गमायसं (५)पुरिनाशनम् ॥ ३८ ॥
अष्टलोहमयं लिङ्गं कुष्ठरोगक्षया(६)पहम् ।
त्रिलोहसम्भवं लिङ्गमन्तर्धानप्रसिद्धिदम् ॥ ३९ ॥

[ इत्यष्टलोहिकद्भिक्कस् ]

आयुष्यं हीरकं लिक्नं भोगदं मौक्तिकोद्भवम् । सुखकृत् पुष्परागोत्थं वैदूर्यं शतुमर्दनम् ॥ ४०॥ श्रीप्रदं पद्मरागञ्च इन्द्रनीलं यशः प्रदम् । लिक्नं मणिमयं पुष्टैये स्फटिकं सर्वकामदम् ॥ ४९॥

[ इत्यष्टरत्निङ्गफलम् ]

रबिलक्कं द्विधा स्यातं स्वपीठं धातुपीठकम् । धातुजं तु स्वयोनिस्थं सिद्धिमुक्तिप्रदायकम् ॥ ४२ ॥ ताम्रजं पुष्परागस्य स्फिटिकस्य तु (७)राजितम् । ताम्रजं मौक्तिकस्यापि रोषाणां हेमजं मतम् ॥ ४३ ॥

#### [ इति पीठविधिः ]

<sup>(</sup>१) 'राजतञ्जैव राज्यदम्' इति स्यात्। (२) 'राङ्गं ताम्रमायुःप्रवर्धनम्' इत्याकरे। (३) 'विद्वेषः' इति स्यात्। (४) 'वंशकृष्टिङ्गः' इति स्यात्। (५) 'रिपुः' इति स्यात्। (६) '-वहम्' इति स्थात्। (७) 'राजतम्' इति स्यात्।

समस्तमणिजातीनां (१)दीप्तसानिध्यकारकम् । (मनोत्मानं प्रमाणानि तेषु प्राह्यं नवाम्बुदैः १) ॥ ४४ ॥\*

शैलेयं भोगदं लिक्कं मृत्मयं सर्वकामदम् । दारुजं वसुसिद्ध्यर्थं सर्वमेतचलाचलम् ॥ ४५ ॥ [ इति चलाचललिक्कम् ]

एकाङ्गुरुविपञ्चान्तं चरुरिङ्गञ्च कन्यसम् ।

षट्पर्वादिदशान्तञ्च मध्यमेकादशादितः ॥ ४६ ॥

[ इति चरुरिङ्गम् ]

नैकहस्तादधो(२)वाद्यं प्रासादे स्थिरतां नयेत् । स्थिरं तत् स्थापयेद् गेहे (३)गृण्यां हे दूरकृद् यतः ॥ ४७॥ [ इति स्थिरिङ्गम् ]

(४)वाणलक्षणहीनेऽपि यत वै रोचते मनः । तत्र पूजां प्रकुर्वीत धर्मकामार्थमोक्षदम् ॥ ४८ ॥ [ इति लक्षणादिहीनस्यापि पूज्यत्वम् ]

रत्नमेकाङ्गुलं लिङ्गमङ्गुलाङ्गुलवृद्धितः । नवान्तं नवलिङ्गञ्च वृद्धिवी मुद्गमानिका ॥ ४९ ॥ [ इति रक्षलिङ्गमानम् ]

धातोरष्टाङ्कुलं पूर्वमष्टाष्टाङ्कुलवर्धनात् । त्रिहस्तान्तं नवेव स्युर्लिङ्गानि च यथाक्रमम् ॥ ५० ॥ [ इति धातुलिङ्गमानम् ]

ददकाष्ट्रमयं लिङ्गं कर्त्तव्यं षोडशाङ्गुलम् । षोडशाङ्गुलिका वृद्धिः षट्करान्तं नवैव हि ॥ ५१ ॥

[ इति दारवलिङ्गमानम् ]

<sup>(</sup>१) 'दीप्तिः सान्निध्यकारणम्' इति स्यात्। (२) 'लिङ्गं' इति स्यात्। (३) 'ग्रहांहोदूरकृद्' इति स्यात्। (४) 'वर्ण-' इति स्यात्।

अत्राऽऽदर्शे चतुश्चत्वारिंशसंख्याबोधकोऽङ्को नोपलभ्यते, तत्संख्याकः स्रोकः
 पतितो न वेति चिन्तनीयम् । अस्माभिस्तु यथाक्रममेवाङ्का निवेशिताः ।

हस्तादिनवहस्तान्तं शैलं लिङ्गं विधीयते । हस्तवृद्ध्या नवैव स्युर्मध्ये वृद्धियहच्छया ॥ ५२ ॥ [ इति शैललिङ्गमानम् ]

मुद्दारुलोहशैलानां दैध्यें भक्ते जिनांशकैः [२४] । कुर्यात् षद्सार्धसप्ताष्टनवांशै(१)स्तरं शुभम् ॥ ५३ ॥ [ इति लिङ्गमानम् ]

श्रीपणीं (२)शिंग्रुपाशोकशिरीषः (३)खादिनोऽर्जुनः । चन्दनः श्रीफलो निम्बो रक्तचन्दनबीजको ॥ ५४ ॥ कर्पूरो देवदारुश्च चन्दनः पारिजातकः । चम्पको मधुवृक्षश्च हिन्तालश्चागुरुः ग्रुभाः ॥ ५५ ॥ [ इति लिङ्गचुक्षाः ]

(४)निर्वणाः × × सर्वे लिङ्गार्थे सौख्यदायकाः । प्रनिथकोटरसंयुक्ताञ् शाखोद्भृतान् परित्यजेत् ॥ ५६ ॥ [ इति वृक्षस्त्रणम् ]

निल्यं दारुलिङ्गानामिष्टकादारुजं ग्रुभम् । शैल्जं धातुरतानां स्वरूपं चाधिकं ग्रुभम् ॥ ५७ ॥ [ इति दार्वादिलिङ्गोचिताः प्रासादाः ]

घातुजे रत्नजे बाणे दारुजे च स्वयम्भुवि ।
(५)गृहनुनाधिकं वाऽपि (६)वक्त्लिक्षिषु पार्थिवः ॥ ५८ ॥
हस्तमानं भवेल्लिक्षं वेदहस्ते सुरालये ।
(७)ज्येष्ठलिक्षे तु वेदांशं षर्शित्रं नवहस्तकम् ॥ ५९ ॥
पश्चादिभृतवेदांशे प्रासादे हस्तसंख्यया ।
मध्यमं पश्चमांशेन हस्तादिनवहस्तकम् ॥ ६० ॥

<sup>(</sup>१) '-र्विस्तरं' इति स्यात्। (२) 'शिंशपाऽशोकः' 'शिशुकाऽशोकः' इति वा स्थात्। (३) 'खादिरो-' इति स्यात्। (४) 'निर्वणाः' इत्यनन्तरं 'सुदृढा' इति ज्युटितं स्थात्। (५) 'यहं न्यूनाधिकं' इति स्थात्। (६) 'वक्तृलिक्नेषु पार्थिवे' इति स्थात्। (७) 'ज्येष्ठलिङ्गन्तु वेदांशे षट्विंशे' इति स्थात्।

(कृत्वादियुगळत्वान्तं !)हस्तसंख्ये शिवालये ।
पष्ठांशेन प्रकर्त्वव्यं हस्तादिनवहस्तकम् ॥ ६१ ॥
(१)किनिष्ठाज्येष्ठलिक्केषु मध्यमामध्यमेषु च ।
प्रासादाः कन्यसे ज्येष्ठाः सीमामानमिदं स्मृतम् ॥ ६२ ॥
गर्भे पञ्चांशके लयंशे ज्येष्ठलिक्कं तु मध्यमम् ।
नवांशं पञ्चभागं स्याद् गर्भार्धं कन्यसोदयम् ॥ ६३ ॥
[इति प्रासादमानेन लिक्कमानम् ]

पद्मं शङ्को ध्वजा छत्रं (२)खड्गशक्तिकचामरे ।
वज् (३)दण्डोर्द्धभागञ्च चक्रं मत्स्यो घटः शुभः ॥ ६४ ॥
सौस्यदं चिह्न(४)मित्याव्यमावत्ती दक्षिणेऽपि यः ।
स्वेतरक्ता पीतकृष्णा रेखा वर्णेषु सौस्यदा ॥ ६५ ॥
[इति लिङ्गे शुमचिह्नाचि]

त्रक्षांशश्चतुरस्रोऽघो मध्येऽष्टासस्तु वैष्णवः । पूजाभागः सुवृत्त(ः) स्यात् पीठोर्द्धं शङ्करस्य च ॥ ६६ ॥ [ इति बिङ्गे कसादिभागाः ]

पूजायामे कलांशे च (५)लिक्कचित्रं दशांशकैः ।
पीठस्याधें द्विभागे च रेला कार्या प्रदक्षिणे ॥ ६७ ॥
(मस्तकं मानमध्ये तु बाह्येऽक्रे राष्ट्रविश्रमः ।?)
(६)छ्त्राममष्टमांशेन (७)सार्थे द्वयंशषडक्रके ॥ ६८ ॥
त्रपुषाभं विस्तरार्थं कुकुटाण्डं शिरो मतम् ॥
त्रिभागे लिक्कविस्तारे एकांशेनार्धचन्द्रकम् ॥ ६९ ॥
सार्धत्र्यंशेन तुल्यं स्यादष्टांशे बुद्बुदाकृति(ः?) ॥
कद्वीधोमध्यहीनं यिक्ककं नाशकरं भवेत् ॥ ७० ॥
[इति लिक्कस्योद्धादिमागाः]

<sup>(</sup>१) 'कनिष्ठ-' इति स्थात् । (२) 'खड्गः' इति स्थात् । (३) 'दण्डोऽर्घ-चन्द्रश्च' इत्यन्यत्र । (४) 'मित्याद्यमावत्तीं' इति स्थात् । (५) 'लिक्कं चिह्नचं' इति स्थात् । (६) 'छत्राभमि'ति स्थात् । (७) 'सार्थद्यारो षडंदाके' इति स्थात् ।

दीर्घे वा सन्धिरेखाभिर्युक्तकाकपदाकृति(ः!) ।
लिक्नं नान्याश्रितं लिक्नमाश्रिताः सर्वदेवताः ।
स्थापयेन्मुख्यदेवस्य (१)स्कन्दमेढ्रान्तरे सुरान् ॥ ७१ ॥
इति विदित्रकलिक्नलक्षणम् ।

वाराणस्यां प्रयागे च गङ्गायाः सङ्गमेषु च।
कुरुक्षेत्रे सरस्वत्यां बाणिलङ्गं सुस्नावहम् ॥ ७२ ॥
यानि वै नर्मदायाञ्च अन्तर्वेद्याञ्च सङ्गमे।
केदारे च प्रभासे च बाणिलङ्गं सुस्नावहम् ॥ ७३ ॥

[ इति बाणोत्पत्तिस्थावम् ]

त्रिपञ्चवारं यस्यैव तुलासाम्यं न जायते । तदा बाणः समाख्यातः शेषं पाषाणसम्भवम् ॥ ७४ ॥

[ इति बाणपरीक्षा ]

स्थूलं (२)लण्डञ्च दीर्घञ्च स्फुटितं छिद्रसंयुतम् । बिन्दुयुक्तं च शूलागं कृष्णं च चिपिटं तथा ॥ ७५ ॥ (३)चक्रञ्च मध्यहीनञ्च बहुवर्णञ्च यद् भवेत् । वर्जयेन्मतिमाँ छिक्नं सर्वदोषकरं यतः ॥ ७६ ॥ [इति कर्च्या छिक्नानि ]

ग्रन्थान्तरे ;—

महानदीसमुद्(४)भ्तसिद्धक्षेत्रादिसम्भवम् । पाषाणं परया भक्त्या लिङ्गवत् पूज्येत् सुधीः ॥ ७७ ॥ सदोषं गुणसंयुक्तं बाणं पूज्यं हि नित्यशः । बलालक्ष्मीं समाकृष्य भुज्यते बाणलिङ्गतः ॥ ७८ ॥ (५) सर्वं वततपो दानं तीर्थं देवेषु यत् फलम् । तत् फलं कोटिगुणितं प्राप्यते लिङ्गपूजनात् ॥ ७९ ॥

<sup>(</sup>१) 'स्कन्ध' इति स्यात्। (२) 'खर्नञ्च' इति स्यात्। (३) 'वकञ्च' इति स्यात्। (४) 'भूतमि'ति स्यात्। (५) 'सर्वव्रततपोदानतीर्थदेनेषु' इति स्यात्।

शतवारं कुरुक्षेत्रे सहस्रं जाह्मवीजले ।
लक्षवारं नर्मदायां कोढिं च कुरुजाङ्गले ॥ ८० ॥
कृत्वा स्नानं तथा पिण्डं होमं दानं च भोजनम् ।
(१)गुणिते कोटिवारच्च सर्वपुण्यं लमेन्नरः ॥ ८१ ॥
(२) पद्मे वै शतहस्तेषु (३)बाणेषु च शतेषु च ।
स्वयम्भुवि सहस्रान्तं शिवतीर्थोदकं स्मृतम् ॥ ८२ ॥
[इति बाणिकङ्गप्रशंसा ]

लिङ्गायामसमो दैध्यें उच्छायः पीठिकासमः ।
(४)समभागयतो वृष(ः)पञ्चभागोन्नतो भवेत् ॥ ८३ ॥
बाणलिङ्गे वृषं कुर्यात् (५)स्वयम्भूर्मुखमृन्मये ।
शते सहस्रलिङ्गे च वृषं न्यूनाधिकं विदुः ॥ ८४ ॥
[इसि वाहनविधिः]

विस्तारस्य तिभागेण प्रणालं चाषिकं मतम् । (६)तदर्चे नम्रविस्तारं त्रिभागो जलवाहकः ॥ ८५ ॥ इति लिङ्गानि ।

पृथुतं पीठिकायास्तु लिङ्गायामसमं भवेत् ।
उदयो विष्णुभागान्ते उमावत् पीठिका स्मृता ॥ ८६ ॥
जात्यैकया विधातव्यं (७)नित्यमन्यन्योसंकुलम् ।
आहुः शैलद्भुमे केचित् पीठं पकेष्टकामयम् ॥ ८७ ॥
उपर्युपरि पीठानां सन्धरङ्गावसानके ।
(८)जालस्य मध्यमध्ये च कर्णे सन्धि न सन्धयेत् ॥ ८८ ॥
चतुरस्रादिवृत्तान्ता पीठिका दशधा स्मृता ।
उन्नता दर्पणाकारा बाह्ये मेखल्याऽन्विता ॥ ८९ ॥

<sup>(</sup>१) 'गुणितं' इति स्यात्। (२) 'धातवे' इति 'घटे वै' इति वा स्यात्।

<sup>(</sup>३) 'बाणे पञ्चशतेषु च' इति स्यात्। (४) 'समभागायतो वृषः' इति स्यात्। (५) 'स्वयम्भूमुखः' इति स्यात्। (६) 'तदर्धेनाग्रविस्तारं' इति स्यात्।

<sup>(</sup>७) 'नेष्टमन्योन्य-' इति स्यात् । (८) 'नालस्य' इति स्यात् ।

(१)त्रिंशोदंशस्तु पीण्ड्याश्च जगत्याञ्च परिक्षिपेत् । ऊर्द्धांघो (जाड्यकुम्भस्य १) तन्मध्ये कनकं भवेत् ॥ ९० ॥ (अर्द्धा १) दैर्घ्यसमा दैर्घ्ये लिङ्गायामायता भवेत् । यस्य देवस्य या पत्नी पीठे तां परिकल्पयेत् ॥ ९१ ॥ इति पीठिका ।

मुस्तिकं त्रिवकतं वा एकवक्तञ्चतुर्मुसम् ।
सम्मुसं चैकवकतं स्यात्त्वकते पृष्ठतो निह ॥ ९२ ॥
पश्चिमास्यं स्थितं गुभूं कुङ्कुमाभं तथोत्तरम् ।
याम्यं कृष्णं करालं स्यात् प्राच्यां दीप्तामिसिलिभम् ॥ ९३ ॥
सद्यो वामं तथाऽघोरं तत्पुरुषं चतुर्थकम् ।
पञ्चमञ्च तथेशानं योगिना(२)मथ गोचरम् ॥ ९४ ॥
इति मुखलिङ्गम् ।

वामे गणाधिषः स्थाप्यो दक्षिणे पार्वती तथा । नैर्ऋत्ये मास्करं विद्याद् वायव्ये च जनार्दनम् ॥ ९५ ॥ मातृमिर्मातृकास्थानं कारयेद्दक्षिणां दिशम् । सौम्ये शान्तिगृहं कुर्याद् यक्षाधीशांस्तु पश्चिमे ॥ ९६ ॥ इत्येकद्वारशिवायतनम् ।

(३) वामहस्ते गृहं कुर्याद् यशोद्वारञ्च दक्षिणे ।

मध्ये रुद्दः प्रतिष्ठाप्यो मातृस्थानञ्च दक्षिणे ॥ ९७ ॥

वामे देवी महालक्ष्मीरुमा (४) × भैरवस्तथा ।

(५) ब्रह्मविष्णुस्तथा रुद्रः पृष्ठदेशे तु कारयेत् ॥ ९८ ॥

इन्द्रादित्यौ च (६) कर्णौ च आग्नेयां स्कन्द एव च ।

ईशाने (७) विष्ठराजस्य धूम्र ईशानगोचरे ॥ ९९ ॥

इति चतुर्मुखशिवायतनम् ।

<sup>(</sup>१) 'तिंशदंशन्तु पिण्ड्याञ्च' इति स्यात् । (२) '-मण्यगोचरम्' इत्यन्यत्र । (३) 'वामे स्नानगृहं' इति स्यात् । (४) तुटितस्थाने 'च' 'वै' वा स्यात् ।

<sup>(</sup>५) 'ब्रह्मविष्णू तथा रुद्रं' इति स्यात्। (६) 'कर्णं च आग्नेय्यां' इति स्यात्।

<sup>(</sup>७) 'विष्नराजोऽस्य' इति स्यात्।

मातुलिक्क् नागेन्द्रं डमरुं बीजपूरकम् ।
नन्दी मुकुटश्रोभाव्यः (१)सर्वाभरणमूपितः ॥ १०० ॥
स्वद्वाक्कश्च कपारुश्च डमरुं बीजपूरकम् ।
दंष्ट्राकराख्वदनो महाकालस्तु दक्षिणे ॥ १०१ ॥
इति पूर्वप्रतिहारौ ।

तर्जनी च त्रिशूल्झ डमर्स गजमेव च ।
हेरम्बो वामभागे स्याद् भृङ्गी दक्षिणतः स्मृतः ॥ १०२ ॥
गजं डमरुखद्वाकं तर्जनी वामहस्ततः ।
उभौ च दक्षिणे द्वारे भृङ्गी दक्षिणतः स्मृतः ॥ १०३ ॥
इति दक्षिणप्रतिहारौ ।

तिशूलं डमरुश्चेव खट्टाकं च कपालकम् ।
कपालं डमरुं दन्तं बीजपूरं तथा दघत् ॥ १०४॥
दुर्मुखः पश्चिमे वामे पाण्डुरो दक्षिणे तथा।
[इति पश्चिमप्रतीहारौ]

मातुलिकं मृणालम्ब सद्भाकं पद्मदण्डको ॥ १०५ ॥ सितो वामेऽसितो दक्षे उत्तरद्वारसंस्थितौ । पद्मदण्डम्च सद्भाकं मृणालं वीजपूरकम् ॥ १०६ ॥

[ इत्युत्तरप्रतीद्दारी ]

इति (२)शिवप्रतिहारौ।

इति श्रीसूत्र 🗙 मण्डनविरचिते वास्तुशास्त्रे रूपमण्डने शिवमूर्चिशिवलिङ्ग-लक्षणाधिकारश्चतुर्थोऽध्यायः ॥ ४ ॥

### पश्चमोऽध्यायः

[शाक्ताधिकारः]

अथ गौर्याः प्रवक्ष्यामि प्रमाणं मूर्तिनिर्णयम् । चतुर्भुजा त्रिनेत्रा या सर्वाभरणभूषणा ॥ १ ॥ [ इति गौरीमृर्तेः सामान्यल्क्षणम् ]

अक्षस्ताम्बुजं धत्ते दर्पणञ्च कमण्डलुम् । उमा-नाम्नी भवेन्मूर्तिर्वन्दिता त्रिदशैरपि ॥ २ ॥

[इत्युमा]

(१)अक्षसूतां शिवां देवीं गणाध्यक्षकमण्डलुम् । पक्षद्वयेऽमिकुण्डञ्च पार्वती पर्वतोद्भवा ॥ ३ ॥

[ इति पार्वती ]

अक्षस्त्रं तथा पद्ममभयश्च वरन्तथा । गोधासना(२)पियामूर्त्तिर्गृहे पूज्या श्रिये सदा ॥ ४ ॥

[ इति श्रिया ]

कमण्डल्वक्षस्त्रञ्च विश्राणा वज्रमङ्कुशम् । गजासनस्थिता रम्भा कर्त्तव्या सर्वकामदा ॥ ५ ॥

[ इति सम्भा ]

राह्णक्षस्त्रदण्डञ्च विश्राणा चैव चामरम् । तोतला कथिता चेयं सर्वकोपप्रणाशनी ॥ ६ ॥

[ इति तोतला ]

नामपाशाङ्कुशो (३)चैव भयदं वरदं करम् । त्रिपुरा नाम सा पूज्या वन्दिता त्रिदशैरपि ॥ ७ ॥

> [ इति त्रिपुरा ] इति गौर्या मूर्त्तयः।

<sup>(</sup>१) 'अक्षसूत्रं शिवं देवं गणाध्यक्षं' इति देवतामूर्त्तौ (४।४)। (२) 'श्रिया-' इति स्थात्। (३) 'चैवाभयदं' इति स्थात्।

वक्ष्यामि (१)गौर्यायतनं देवतानामनुक्रमात् ।
बामे सिद्धिः श्रिया याम्ये सावित्री चैव पश्चिमे ॥ ८॥
पृष्ठकर्णद्वये कार्या भगवती सरस्वती ।
ईशाने तु गणेशः स्यात् कुमारौ चामिकोणके ॥ ९॥
कुण्डलाभ्यामलंकृता चेश्वरस्य सदा प्रिया ।
मध्ये गौरी प्रतिष्ठाप्या सर्वाभरणभूषिता ॥ १०॥
इति गौर्यायतनम् ।

अभयाङ्कुशपाशदण्डेर्जया चैव तु पूर्वतः ।
सच्यापसव्ययोगेन विजया (२)तामसा भवेत् ॥ ११॥
अभयाम्बुज(३)पोदण्ड अजिता चापराजिता ।
अभयवज्राङ्कुशदण्डेर्विभक्ता (४)मण्डलाऽपि च ॥ १२॥
अभयं शङ्खपद्मदण्डेर्मोहिनी स्तम्भिनी तथा ।
जया च विजया चैव अजिता त्वपराजिता ॥ १३॥
विभक्ता (५)विमला चैव मोहिनी स्तम्भिनी तथा ।
गौर्या आयतने श्रेष्ठा(६)अष्टा स्युद्धारपालिका(ः) ॥ १४॥

इति गौर्या अधौ द्वारपालिकाः।

दन्तञ्च परशुं पद्मं मोदकञ्च गजाननः ।
गणेशो मूषकारूढो बिश्राणः सर्वकामदः ॥ १५॥
इति गणेशः ।

वरं तथाऽङ्करं दन्तं दक्षिणे (७)पार्श्वधाभयौ । वामे कपारुं बाणाक्षं पारं (८)कौमोदकी तथा ॥ १६ ॥

<sup>(</sup>१) 'गौर्यायतनदेवतानामनुक्रमम्' इति स्यात् । (२) 'नाम सा' इति स्यात् । (३) '-पाश्चदण्डैरजिता' इति स्यात् । (४) 'मङ्गला' इति स्यात् । (५) पूर्वत्र (१२) 'मङ्गला' 'मण्डला' वेत्युपलम्भादत्रापि तयोरन्यतरदेव नाम स्यात् । (६) 'अष्ट' 'अष्टी' वा स्यात् । (७) 'पश्चेषाभये' इति स्यात् , एवञ्चात्र पश्चेषशब्दः 'पर्शु'- शब्दवत् परशुपर्यायो द्रष्टन्यः । (८) 'कौमोदकीं' इति साधुः ।

धारयन्तं करें रम्यैः पञ्चवक्तं तिलोचनम् । हेरम्बं मूषकारूढं कुर्यात् सर्वार्थकामदम् ॥ १७ ॥

लम्बोदरं तिनयनं पाशाङ्कराधरं परम् । वरदाभयहस्तञ्ज (१)लसत्कणै सचामरम् ॥ १८॥

[ इति वक्तुण्डः ]

वामाङ्गे गजकर्ण तु सिद्धिं द्द्याच दक्षिणे।
पृष्ठकर्णे तथा द्वी च धूमको बालचन्द्रमाः॥ १९॥
उत्तरे तु सदा गौरी याम्ये चैव सरस्वती।
पश्चिमे यक्षराजश्च बुद्धिः पूर्वे सुसंस्थिता॥ २०॥

इति गणेशायतनम्।

सर्वे च वामनाकाराः सौम्याश्च पुरुषाननाः ।
तर्जनीपरग्रुपद्ममिवन्नो दण्डहस्तकः ॥ २१ ॥
तर्जनीदण्डापसन्ये स भवेद् विन्नराजकः ।
तर्जनीखड्गखेटञ्च दण्डहस्तः सुवक्त्कः ॥ २२ ॥
तर्जनीदण्डापसन्ये दक्षिणे बलवान् भवेत् ।
तर्जनीवाणचापञ्च दण्डञ्च गजकर्णकः ॥ २३ ॥
तर्जनीदण्डापसन्ये गोकणः पश्चिमे स्थितः ।
(२)तर्जनीपद्माञ्चङ्कुशं दण्डहस्तः सुसौम्यकः ॥ २४ ॥
तर्जनीदण्डापसन्ये स चैव ग्रुभदायकः ।
पश्चद्वारादिके सर्वे प्राच्यादिष्वष्ट संस्थिताः ॥ २५ ॥

इति गणेशप्रतिहाराः।

कार्त्तिकेयं प्रवक्ष्यामि तरुणादित्यसन्निमम् । कमलोदरवर्णामं कुमारं सुकुमारकम् ॥ २६ ॥

<sup>(</sup>१) 'बलत्कर्णे' इत्युचितः पाठो देवतामूर्त्तौ ( अ० ८, श्लो० २५ )।

<sup>(</sup>२) 'तर्जनीपद्माङ्कृशं च' इति देवतामूर्त्तौ ( अ० ८, स्ठो॰ ३३ )।

गण्डकश्चीरकें पुरुवरवाहनम् ।
(१)स्थापनीयाखेटनगरे भुजान् द्वादश कल्पयेत् ॥ २७ ॥
चतुर्भुजः (२)कर्पटे स्याद् वने मामे द्विबाहुकः ।
दक्षिणे शक्तिपाशञ्च खड्गं बाणं तिशूलकम् ॥ २८ ॥
(३)वरदेश्चेकहस्तस्यादथवाऽभयदो भवेत् ।
एते दक्षिणतो ज्ञेयाः केयूर(४)वनकोज्ज्वलाः ॥ २९ ॥
धनुः पताका मुष्टिश्च तर्जनी तु प्रसारिता ।
(५)खेटकं ताम्रचूडञ्च वामहस्तेषु शस्यते ॥ ३० ॥
(६)द्विभुजश्च करे शक्तिवीम ऊर्घ्वे च (७)कर्कुटम् ।
चतुर्भुजे शक्तिपाशौ वामतो दक्षिणे त्वसिः ॥ ३१ ॥
वरदोऽभयदो वाऽपि (८)दक्षिणस्यानुरीयकम् ।
कार्तिकेयममुं शुभं कर्तव्यं सर्वकामदम् ॥ ३२ ॥

अक्षस्त्राम्बुपात्रे च अघोहस्ते प्रकारयेत् । सर्वासामीदृशौ हस्तौ द्वावृष्वौ कथयाम्यथ ॥ ३३ ॥ पद्मे युग्मे लीलया स्याल्लीला पद्मं च पुस्तकम् । लीलाङ्की पाशपद्माभ्यां ललिता वज्रमङ्कुशम् ॥ ३९ ॥ पाशाङ्कुशौ लीलावती लीलया(ः) पञ्च कीर्तिता(ः) ।

इति पञ्च छीलाः।

वरं त्रिशुलं खेटञ्च पानपात्रं च बिश्रती । नीलकण्ठं तथा नागा महालक्ष्मीः प्रकीर्तिता ॥ ३५ ॥ [ इति महालक्ष्मीः ]

<sup>(</sup>१) 'स्थानीयखेट-' इति स्यात् । (२) 'खर्वटे' इति स्यात् । (३) 'वरदश्चेक-इस्तः' इति स्यात् । (४) '-कनकोज्ज्वलाः' इति '-कटकोज्ज्वलाः' इति वा स्यात् । (५) 'खेटकस्ताम्रचूडश्च' इति साधुः । (६) 'द्विभुजस्य' इति स्यात् । (७) 'कुक्कुटः' इति साधुः । (८) 'दक्षिणः स्यानुरीयकः' इति स्यात् ।

वरं त्रिशूलं खेटश्च पानपालश्च बिभ्रती । क्षेमद्भरी तदा नाम क्षेमारोग्यप्रदायिनी ॥ ३६॥ [ इति क्षेमद्भरी ]

कमण्डलुञ्च खड्गञ्च (१)मर्स पानञ्च पातकम् । हरसिद्धिस्तदा नाम सर्वेषां सिद्धिहेतवे ॥ ३७ ॥

[ इति इरसिद्धिः ]

इति दुर्गा-मूर्तयः।

गोधासना भवेद् गौरी लीलया हंसवाहना(ः) । सिंहारूढा भवेद् दुर्गा मातरः स्वस्ववाहनाः ॥ ३८॥ [इति गौर्यादीनां वाहनानि ]

चण्डिका क्र्ररूपा च पिक्नकेशा क्रशोदरी ।
रक्ताक्षी (२)भयनेता च निर्मांसा विकृतानना ॥ ३९ ॥
(३)चण्डिका क्र्ररूपा च पिक्नकेशा क्रशोदरी ।
व्याघ्रचर्मपरीधाना अजङ्गाभरणान्विता ॥ ४० ॥
कपालमालिनी कृष्णा शवास्त्वा भयावहा ।
त्रिशूलं खेटकं खड्गं धनुः पाशाङ्कुशो शरः ॥ ४१ ॥
कठारो दर्पणं घण्टा शङ्खं वस्त्रं गदा पविः ।
दण्डमुद्गर इत्येतैर्यथास्थानायुधेर्युता ॥ ४२ ॥
बाहुषोडशसंयुक्ता चण्डमुण्डविघातिनी ।
इति चामुण्डा ।

सिड्गं पात्रञ्च मुशरुं लाङ्गलञ्च निभर्ति सा । आख्याता रक्तनामुण्डा देवी योगेश्वरीति च ॥ ४३ ॥ अधीते य इमं नित्यं रक्तदन्त्या वपुस्तवम् । तं सा परिचरेदेवी पतिं प्रियमिवाङ्गना ॥ ४४ ॥

#### [ इति रक्तवामुण्डा ]

<sup>(</sup>१) 'डमरुं पानपात्रकम्' इति स्यात्। (२) 'मीमनेला' इति स्यात्। (३) इदमर्थे सम्पातायातं स्यात्।

अथ (१)कात्यायिनीं वक्ष्ये (२)दशहस्तां महुर्भुजाम् ।
तेजः प्रतापदां नित्यं नृपाणां सुखबोधिनी(म्) ॥ ४५ ॥
त्रिमङ्गीस्थानसंस्थानां महिषासुरसूदनीम् ।
(३)दक्षत्रिशूलं खड्गञ्च चक्रं बाणं च शक्तिकाम् ॥ ४६ ॥
खेटकं पूर्णचापञ्च पाशमङ्कुशमेव च ।
घण्टाञ्च वामतो दद्याद् दैत्यमूर्धजधृकराम् ॥ ४७ ॥
इदि शूलेन निर्मिन्नं तिर्यग्दन्तविभूषितम् ।
रक्तरक्तीकृताङ्गञ्च रक्तविस्फारितेक्षणम् ॥ ४८ ॥
वेष्टितं नागपाशैश्च भृकुटीभीषणाननाम् ॥ ४९ ॥
देव्यास्तु दक्षणं पादं समं सिंहोपरि स्थितम् ।
किञ्चदूर्ध्वं तथा (४)वाममङ्गुष्ठो महिषोपरि ॥ ५० ॥
इति श्रीकात्यायनीमृतिः ।

चण्डिकायाः प्रतीहार।न् कथयिष्याम्यनुक्रमात् । वेताल(ः)करटश्चैव पिङ्गाक्षो मृकुटिस्तथा ॥ ५१ ॥ धूम्रकः कङ्कदश्चैव रक्ताक्षश्च मुलोचनः । दंष्ट्राननविक(५)टास्यसस्फुरद्शनोज्ज्वलः ॥ ५२ ॥ वर्वरीव्यक्तदेहश्च रक्ताक्षश्च महाबलः । तर्जनी चैव खट्टाङ्गमूर्ध्वं डमरुदण्डकौ ॥ ५३ ॥ वेतालः मुसमास्यातोऽपसव्ये करटः पुनः । अभयं खड्गसेटश्च दण्डः पिङ्गललोचनः ॥ ५४ ॥ (६)वामापसव्ययोगेन भवेद् मृकुटिनामकः । तर्जनी च तिर्शूलश्च खट्टाङ्गं दण्ड एव च ॥ ५५ ॥

<sup>(</sup>१) 'कात्यायनीं' इति साधुः। (२) 'दशहस्तां सुदुर्जयाम्' इति स्यात्। (३) 'दक्षे' इति स्यात्। (४) 'वाममङ्कुष्ठं' इति मात्स्ये (२६०।६५) देवतामूर्तौ च (४११७) पाठः। (५) '-टास्यः संस्फुर-' इति स्यात्। (६) 'वामेऽपसच्य-' इति स्यात्।

रक्ताक्षो (१)वाम मेदोऽसौ वामे दक्षे तिलोचनः । दिगृद्वारपक्षयुग्मे च मशस्ता विष्ननाशनाः ॥ ५६ ॥

इति चण्डिकाष्टकप्रतिहाराः।

अष्टपत्राम्बुजस्योध्वें रुक्ष्मीः सिंहासने ग्रुमे । विनायकवदासीना सर्वाभरणभूषिता ॥ ५७ ॥ ऊर्ध्वहस्तौ प्रकर्त्तव्यौ देव्याः पङ्कजधारिणौ । ध्वी (२)वामे घृतघटं धत्ते दक्षिणे मातुलिङ्ककम् ॥ ५८ ॥ ऽध्वी

इति लक्ष्म्या मूर्तिः।

क्षेत्रे कोल्ला(३)पुरे दैत्ये महालक्ष्मीर्यदाऽर्च्यते । लक्ष्मीवत् सा सदा कार्या रूपाभरणभूषिता ॥ ५९ ॥ दक्षिणाघःकरे पात्रमूध्वे कौमोदकी भवेत् । वामोध्वे खेटकं धत्ते श्रीफलं तदघःकरे ॥ ६० ॥ इति महालक्ष्मीः ।

एकवक्त्रा चतुर्हस्ता मुकुटेन विराजिता । प्रभामण्डलसंयुक्ता कुण्डलम्बितशेखरा ॥ ६१ ॥ अक्षाब्जवीणा पुस्तकं महाविद्या प्रकीर्तिता ।

[ इति महाविद्या ]

वराक्षाञ्जं पुस्तकञ्च सरस्वती शुभावहा ॥ ६२ ॥ [ इति सरस्वती ]

हंसारूढा प्रकर्तव्या साक्षसूलकमण्डलुः । स्रुवं च पुस्तकं घत्ते ऊर्ध्वहस्तद्वये ग्रुमा ॥ ६३ ॥ इति बाह्यी ।

माहेश्वरी प्रकर्तव्या वृषभासनसंस्थिता । कपालशूलखट्टाङ्गवरदा च चतुर्भुजा ॥ ६४ ॥ इति माहेश्वरी ।

<sup>(</sup>१) 'नाम' इति स्थात्। (२) 'वामेऽमृतघटं' इति स्थात्। (३) '-पुरादन्ये' इति स्थात्।

कुमारह्मपा कौमारी मयूरवरवाहना। रक्तवस्वधरा तद्वच्छूलशक्तिगदाधरा ॥ ६५ ॥ इति कौमारी।

वैष्णवी विष्णुसदृशी गरुडोपरि संस्थिता। चतुर्वोहुश्च वरदा शङ्कचकगदाधरा ॥ ६६॥ इति वैष्णवी।

वाराहीं तु प्रवक्ष्यामि महिषोपरि संस्थिताम् । (१)वाराहसद्दशी घण्टानादा चामरघारिणी ॥ ६७ ॥ गदा चक्रगदा तद्वहानवेन्द्रविधातिनी । लोकानाञ्च हिताथीय सर्वव्याधिविनाशिनी ॥ ६८॥ इति वाराही।

इन्द्राणी त्विन्द्रसदृशी वज्रशूलगदाधरा। गजासनगता देवी लोचनैर्बहुमिर्वृता ॥ ६९ ॥ इति इन्द्राणी।

दंष्टाला क्षीणदेहा च गर्चाक्षा भीमरूपिणी। दिग्बाहुः क्षामकुक्षिश्च मुशरुं चक्रमार्गणौ ॥ ७० ॥ अङ्करां बिभ्रती खड्गं दक्षिणेष्वथ वामतः। सेटं पाशं धनुर्दण्डं कुठारं चेति विश्रती ॥ ७१ ॥ चामुण्डा प्रेतगा रक्ता विकृता(२)स्यादिभूषणा। द्विभुजा वा प्रकर्तव्या ( कृतिकाकार्यरन्विता? ) ॥ ७२ ॥

इति चामुण्डा।

वीरेश्वरस्तु भगवान् वृषाह्रद्धो धनुर्धरः । वीणाहस्तं त्रिशूलञ्च मातृणामप्रतो भवेत् । मध्ये च मातृका कार्या अन्ते (३)तेषां विनायकः ॥ ७३ ॥ इति सप्त मातरः।

<sup>(</sup>१) 'वराह-' इति स्यात् । (२) '-स्याहिभूषणा' इति स्यात् । (३) 'तासां' इति स्यात्।

क्षेत्रपालो विधातन्यो दिग्वासा घण्टभूषितः । कर्तिकां डमरुं बिश्रद्क्षिणे तु करद्वये ॥ ७४ ॥ वामे शूलं कपालञ्च मुण्डमालोपवीतकम् । (१)करोतिकटितोदारसर्पमन्थितरोखरः ॥ ७५ ॥

इति क्षेत्रपालः।

खट्टाङ्गमसिपाशश्च शूलञ्च द्धतः करैः। डमरुख कपालख वरदं भुजगं तथा ॥ ७६ ॥ आत्मवर्णसमोपेतसारमेयसमन्वितम् । ध्यात्वा जपेत् सुसंहृष्टः सर्वीन् कामानवाप्नुयात् ॥ ७७ ॥

इति वदुकभैरवः।

इति श्रीसूत्रधारमण्डनविरचिते रूपमण्डने वास्तुशास्त्रे गौर्याः प्रमाणमृतिलक्षणाधिकारः पञ्चमोऽध्यायः ।

<sup>&#</sup>x27;करोटिनिकरोदार-' इति देवतामूत्तौं पाठः ( अ०८, श्लो॰ ६०)।

### षष्टोऽध्यायः

#### अथ जैनमूर्त्तिलक्षणाधिकारप्रारम्भः

#### [ चतुर्विशतिरईन्तः ]

मेड मान का किया - एत के मान का मान का निकास कुमारी - पड़ा पर मान - अर्थ कुमारी - पड़ा पर मान - अर्थ कुमारी - यह मान - किया मान - यह म

= 58

1

एतस्या(१)मिषसर्पिण्या ऋषभोऽ(२)जिनसम्भवः । तः ः अभिनन्दस्तु (३)सुम् तिस्ततः पद्मप्रभाभिषः ॥ १ ॥ अति । सुपार्श्वश्रनद्र(४)प्रभेव(५)स्तुविधिस्याथ शीतरुः । सु । (६)श्रियांशो वासपूज्यश्च विमलोऽनन्ततीर्थकृत् ॥ २ ॥ श्रे १ व्यः । धर्मशान्ति(७)कुप्यरोममिष्ठश्च मुनि(८)सुवृतः । १९ व्यः १ व्यः १ (९)नेमि-नेमि-पार्श्व-वीरश्चतुर्विशति अर्हताः (१) ॥ ३ ॥ वः

#### [ जिनानां वर्णाः ]

(१०)रक्तो च पद्म(११)प्रभुः भवासंपूज्यौ (१२)ग्रुक्कं च चन्द्रप्रभपुष्पदन्तौ । कृष्णौ पुनर्नेमि(१३)षुगुणैर्विठीनै (१४)श्रीमल्लिः पार्चे कनकत्विषोऽन्ये ॥ ४ ॥

[ यथाक्रमं जिनानां ध्वजाः ]

वृषो गजोऽइव(१५)जो मृगवक्त्रांचोब्जः स्वस्तिकः शशी । ५०००० को १ मकरवत्सखद्गीशमहिषः शुक्ररस्तथा ॥ ५ ॥ इयेनो वजं (१६)मृगछागो नन्धावर्तो घटोऽपि च । कुर्मो नीलोत्पलं शङ्खः (१७)फाणी सिंहोऽईतां ध्वजाः ॥ ६ ॥ ५ %

<sup>(</sup>१) '-मनसर्पिण्याम्' इति स्यात् । (२) '-जित-' इति स्यात् । (३) 'सुमिति-' इति स्यात् । (४) 'प्रमश्च' इति स्यात् । (५) 'सुनिधिश्चाय' इति स्यात् । (६) 'श्रेयांसो' इति स्यात् । (७) 'कुन्थारयो' इति स्यात् । (८) 'सुन्नतः' इति स्यात् । (९) 'निमि-' इति स्यात् । (१०) 'रक्तो' इति स्यात् । (११) '-प्रभनासपूज्यों' इति स्यात् । (१२) 'सुनी च नीलों' इति स्यात् । (१४) 'श्रीमिल्लिपाश्चों' इति स्यात् । (१५) 'श्वः प्रवगः क्रोञ्चोऽज्जः' इति स्यात् । (१६) 'मृगश्लागो' इति सात् । (१७) 'फणी' इति स्यात् ।

अथ नक्षत्राणि

उत्तराषाढरोहिण्यौ मृगशीर्षं पुनर्वसुः ।
मघा चित्रा विशाखा चानुराधा मूलमेव च ॥ ७ ॥
पूर्वाषाढा श्रुतिश्चैव शतिभषोत्तरं पदम् ।
रेवती पुष्यभरणी कृतिका रेवती कमात् ॥ ८ ॥
अश्विनी श्रवणाश्चिन्यौ तथा चित्रा विशाखिका ।
उत्तरा फल्गुनी चेति जिनानां जन्मभानि वै ॥ ९ ॥

#### अथ राशयः

धनुर्वृषोऽथ (१)मिथुनौ मिथुनं सिंह(२)कन्यकैः । तुलावृश्चिकचापानि धनुर्मकर(३)कुम्भकैः ॥ १० ॥ (४)मीनामीने कर्कमेषा वृषो मीनोऽप्यजः क्रमात् । मकरो मेष-कन्ये तु तुला कन्येति राशयः ॥ ११ ॥

[ जिनोपासकयक्षनामानि ]

(५)यक्षिणी स्याद् गोमुखो महायक्षित्तमुखो यक्षनायकः । तुम्बरुः कुसुमश्चापि मातङ्गो विजयो जयः ॥ १२ ॥ ब्रह्मा यक्षेट् कुमारः षण्मुखपातालकिन्नराः । गरुडो गन्धवों यक्षेट् कुबेरो वरुणोऽपि च ॥ १३ ॥ भृकुटि(६)गोंऽभिधः पार्थे वा मातङ्गोऽर्हदुपासकाः

[जिनानां शासनदेवताः]

चकेश्व(७)र्यजिनवला दुरितारिश्च कालिका ॥ १४॥ महाकाली(८)शमा शांता (९)भृगुढचश्च सुतारिका। अशोका मानवी चण्डी विदिता चाङ्कशी तथा ॥ १५॥

<sup>(</sup>१) मिथुनं इति स्यात्। (२) 'कन्यके' इति स्यात्। (३) 'कुम्भकों' इति स्यात्। (४) 'मीनो मीन-' इति स्यात्। (५) अत्र 'यक्षिणी'ति सम्पातायातं स्यात् ; 'स्याद् मोमुखो महायक्षः' इतिक्रमेण पाठ्यम्। (६) 'गोंमेघपाश्चौ मातङ्गोऽ-' इति स्यात्। (७) 'यंनितवला' इति देवतामूत्तौं (७।१४)। (८) 'श्यामा' इति स्यात्। (९) 'भकुटिश्व' इति स्यात्।

कन्दर्पी निर्वाणी बाला धारिणी (१)धरणापिया । नादरक्ता च गन्धवीऽम्बिका (२)पद्मवती तथा । सिद्धायका चेति जैन्यः(३)क्रमा वासवदेवताः ॥ १६ ॥ इति जिनानां (४)यक्षणीनामानि ।

[ एतेषां लक्षणम् , तत्र गोमुखः ]
(५)रिषभो गोमुखो यक्षो(६)हेमवणा गजानना ।
(७)वराक्षसूत्रमाशाञ्च उभवीजपुरेषु च ॥ १७॥

चिक्रेश्वरी ]

चक्रेश्वरी हेमवर्णा तार्क्ष्यांक्रढाऽष्ट्रवाहुका । वरं बाणं (८)चकं ( शक्तिशूलमनाकुलम् १) ॥ १८॥\*

सिंहारूढाऽम्बिका पीता(मल्लंबि ?)नागपाशकम् । अङ्कुशञ्च तथा(९)पुत्र तथा हस्तेष्वनुक्रमात् ॥ १९॥ [पार्श्वः]

(१०)पार्श्वे स्यात् पार्श्वनानाथास्य कूमीरूढा गजजानना । बीजपूरोरगं नागं नकुरुं स्थामवर्णकैः ॥ २० ॥ [ पद्मावती ]

(११)रक्तायसावती पूर्णा कुर्कुटोरगचतुर्भुजा ।

(१२)पद्मपाशोंशो बीजपूरं हस्तेषु कारयेत् ॥ २१ ॥

<sup>(</sup>१) 'धरणप्रिया' इति स्यात् । (२) 'पद्मावती' इति साधु । (३) 'क्रमाच् क्षासनदेवताः' इति स्यात् । (४) 'यक्षयिक्षणी-' इति स्यात् । (५) 'ऋषमे' इति स्यात् । (६) 'हेमवर्णों गजाननः' इति स्यात् । (७) 'वरोऽक्षस्त्तं पाशञ्च बीजपूरं करेषु च' इति स्यात् । (८) 'पाशचक्रं' 'चक्रपाशं' वा स्यात् । (९) 'पत्नं' इति स्यात् । (१०) 'पार्श्वः स्यात् पार्श्वनाथस्य कूर्मारूढो गजाननः' इति स्यात् । (११) 'पद्मा-वती रक्तवर्णों कुक्कुटस्था' इति स्यात् । (१२) 'पद्मं पाशाङ्कशौ' इति स्यात् ।

<sup>\*</sup> अन्नैतदनन्तरं नेमिनाथोपासकस्य 'गोमेघ'यश्वस्य छक्षणं छेखकप्रमादात् श्रुटितम् इति सम्मान्यते । यतोऽत्र प्रन्थकृता संक्षेपबुद्धा जिनोपासकानां यक्षाणां यक्षिणीनाद्ध तावन्ति छक्षणान्यनमिधाय 'चतस्रोऽतिशयेर्युक्तास्तासां पूज्या विशेषतः' (२५) इत्यप्रिमप्रतिज्ञाप्रन्थानु-सारेण आदिनाथ(ऋषभ)-नेमिनाथ-पाश्चनाथ-महाचीराणामुपासकान् गोमुख-गोमेघ-पार्श्व-मातञ्चनान्नो यक्षान्, चक्रेश्वर्यम्बिका-पद्मावती-सिद्धायकाख्या यक्षिणीश्च छक्षयितुं प्रवृत्तम् इति विश्वायते । बास्ति वास्य 'गोमेघ'मङक्षयतः प्रतिज्ञातार्थपरिसमाप्तिरित्यवसेयम् ।

#### [मातङ्गः]

महावीरस्य मातङ्को (१)गजारूढो मितो भवेत् । दक्षिणे नकुरुं हस्ते वामे स्याद् बीजपूरकम् ॥ २२ ॥

#### [सिद्धायका]

सिद्धायका नीलवर्णा (२)सिद्धारूढाश्चतुर्भुजा । पुस्तकं चाभयं (३)दत्ते वाणं वै मातुलिङ्गकम् ॥ २३ ॥

अथ द्वितीयमेदेन चक्रेश्वरी

द्वादशभुजाष्ट्रचकाणि वज्जयोर्द्वयमेव च । मातुलिङ्गाभये चैव पद्मस्था गरुडोपरि ॥ २४ ॥ [जिनेषु चतुर्णां प्राधान्यकथनम् ]

जिनस्य मूर्त्तयोऽनन्ताः पूजिताः (४)सौस्यसर्वदः । चतस्रोऽतिशयेर्युक्तास्तासां पूज्या विशेषतः ॥ २५॥

[ एषां नामानि ]

श्रीआदिनाथो नेमिश्च (५)पर्वे वीरचतुर्थकः । (६)चक्रे चर्याम्बिका पद्मावती सिद्धायकेति च ॥ २६ ॥ कैलासं सोमशरणं सिद्धिवर्ति सदाशिवम् । सिंहासनं धर्मचक्रमुपरीन्द्रातपलकम् ॥ २७ ॥

[ जिनप्रतीहारनामानि ]
इन्द्र इन्द्रजयश्चैव माहेन्द्रो विजयस्तथा ।
धरणेन्द्रः पद्मकश्च सुनाभः सुरदुन्दुभिः ॥ २८ ॥
इत्यष्टौ च प्रतीहारा वीतरागे तु शान्तिदाः ।
[ प्रतीहाराणामायुधानि ]

फलं वज्राङ्क्षशौ दण्डमिन्द्र(७)मिन्द्रजयस्तथा ॥ २९ ॥ द्वौ वज्रौ फलदण्डश्च माहेन्द्रो विजयोद्भवः । (तदा युद्धयोगाद्भवा त्रिपञ्चादिफणोर्द्धगाः १)॥ ३०॥

<sup>(</sup>१) 'गजारूढ: सितो' इति स्यात्। (२) 'सिंहारूढा चतुर्भुजा' इति स्यात्। (३) 'धत्ते' इति स्यात्। (४) 'सर्व सौख्यदाः' इति स्यात्। (५) 'पार्श्वो वीरश्चतुर्थकः' इति स्यात्। (६) 'चक्रेश्वर्यम्बिका' इति स्यात्। (७) 'इन्द्रजय-' इति स्यात्।

धरणेन्द्रः पद्मकश्च सर्वे शान्तिकराः स्मृताः । यक्षरूपाधिकाराञ्च निधिहस्ताः (१) ग्रुभोदराः ॥ ३१ ॥ (२)सुनाभ्यो दुन्दुभश्चेव क्रमेणाष्ट्री प्रकीर्तिताः। इत्यष्ट्री च प्रतीहारा वीतरागाः प्रकीर्तिताः ॥ ३२ ॥ (३)नागरादिपूरमामे सर्वे विन्नप्रणाशनाः । छत्रवयं जिनस्यैव रथिकाभिस्त्रिभि(४)र्युताः ॥ ३३ ॥ अशोकद्रमपत्रैश्च देवदुन्द्भिवादिकैः। सिंहासनमसुराद्यो गजसिंहा विभूषिताः ॥ ३४ ॥ मध्ये च कर्मचकं च तत्पार्श्वयोइच यक्षिणी। द्वितालविस्तराः कार्या बहिः परिकरस्य त ॥ ३५ ॥ दैध्यें तु प्रतिमा तुल्या तयोरूध्वें तु तोरणम् । वाहिकाव। ह्यपक्षे 🖫 (५) गोसिंहे रलंकताः ॥ ३६ ॥ कर्तव्या द्वारशास्त्रा च तत्तनमूर्तिगसंयता । तोरणं पञ्चधा प्रोक्तं रथिकार्यं च देवताः ॥ ३७ ॥ ललितं चेतिकाकारं त्रिरथं वलितोदरम् । श्रीपुञ्जं पञ्चरथिकं सप्तावानन्दवर्धनम् ॥ ३८॥ रथिकायां भवेद ब्रह्मा विष्णुरीशञ्च चण्डिका । जिनो गौरी गणेशइच स्वे स्वे स्थाने सुखावहाः ॥ ३९ ॥

#### इति परिकरः।

श्रीमद्देशे (६)भेदपाठाभिधाने (७)क्षेत्रारूयेऽभृत् स्त्रधारो वरिष्ठः । पुत्रो ज्येष्ठो मण्डनस्तस्य तेन प्रोक्तं शास्त्रं मण्डनं रूपपूर्वम् ॥ ४० ॥ इति श्रीस्त्रधारमण्डनविरचिते वास्तुशास्त्रे रूपमण्डने (८)प्रथ्नमोऽध्यायः समाप्तः ।

॥ समाप्तश्चायं ग्रन्थः ॥

<sup>(</sup>१) 'शुभोदयाः' इति स्यात् । (२) 'सुनाभो' इति स्यात् । (३) 'नगरादिपुर-' इति स्यात् । (४) '-र्युतम्' इति स्यात् । (५) 'गोसिंहैः समलंकृताः' इति स्यात् । (६) 'मेद-' इति स्यात् । (७) 'क्षेलाख्योऽभूत्' इति स्यात् । (८) 'क्षष्ठोऽध्यायः' इत्येतन्मानं साधु ।

## देवतामुत्तीं व्याख्यातानां सक्तपाणामीषद्विकपाणाञ्च कपमण्डनीयपद्यानां निर्देशः

| इपमण्डने    |             | देवतामूत्तीं |          | रूपमण्डने 🦠     |            | देवतामूत्ती     |              |
|-------------|-------------|--------------|----------|-----------------|------------|-----------------|--------------|
| To          | स्रो•       | go           | श्लो॰    | पु०             | ন্ত্ৰীত    | go.             | छी०          |
| 3           | ą           | 9            | •        | १२              | 34         | •2              | 48           |
|             | ٩           | 20           | 9        | 99              | 36         | wą              | 44           |
| "           | 4           | 23           | १०       | १३              | q          | og              | . 1          |
|             | •           | 25           | १७       | ,,              | Ę          | "               |              |
|             | 2           |              | 96       | 20              | 32         | 66              | 29           |
| 34          | 9           | .20          | १९       | 93              | 38         | 66              | 96           |
| 99          | 20          | 28           | 23       | "               | 39         | ,,,             | 25           |
| "           | 25          | 22           | 28       | "               | 30         |                 | 28           |
| "           | 23          | 23           | 28       | "               | 36         | "               | 22           |
|             | 58          | 39           | 26-20    | 99              | 39         |                 | 22-23        |
| 4           | 29          | **<br>**     | 33       | <b>१</b> ८      | 80         | "               | <b>२३-२४</b> |
|             | 24          | 30           | ४५       | "               | धर         | 29              | 29           |
| 77          | 24          | \$8          | 96       |                 | 80         | "<br>ČČ         | 89           |
| 99          | १८          | 90           | <b>§</b> | 22              | 85         |                 |              |
| 99          | 28          | 86           |          | "               | 86         | >>              | Ę to         |
| 99          |             |              | 50-55    | 99              | 40         | 99              | ##           |
| •           | . \$8       | 40           | २८-२९    | "<br><b>१</b> ९ | 42         | "<br><b>?</b> ? | 66           |
| 59          | 99          | 97           | २९-३०    |                 | 48         |                 | 44           |
| 99          | <b>2</b> €  | 90-98        | 30-38    | **              |            | 99              | . 48 .       |
| 99          | <b>\$</b> 0 | 98           | ३१-३२    | "               | 40         | 43              | <b>90</b>    |
| c           | •           | 99           | 3        | 20              | ६२         | 48              | 808-804      |
| . <b>99</b> | 6           | €8           | 6        | "               | <b>4</b> 3 | 99              | १०६          |
| . 5         | 25          | ६२           | 58       | २१              | ?          | 96              |              |
| . 99        | १२          | 99           | १५       | 99              | ۹ .        | 19              | . 6          |
| . 39        | 83          | 9.9          | १६       | 23              | ٩          | 96              | 4.5          |
| 99          | Śè.         | <b>£8</b>    | २०       | 99              | Ę          | 99              | •            |
| <b>??</b>   | \$5         | • 8          | ξo       | "               | •          | 27              | 6            |
| 99          | \$8         | <b>७</b> २   | ६२       | "               | 6          | . 29            | 8            |
| १२          | 39          | 99           | ६३       | २२              | <b>\$</b>  | 27              | 30           |

| रूपमण्डने |             | देव         | तामूर्त्तौ      | रूपमण्डने |       | देवतामूर्त्ती |               |
|-----------|-------------|-------------|-----------------|-----------|-------|---------------|---------------|
| go        | <b>ছ</b> ী॰ | <b>ब</b> ०  | श्लो॰           | ão        | श्लो॰ | go            | <b>ষ্টা</b> ০ |
| 22.       | १९          | 99          | १६              | ३५        | १८    | १५०           | 29            |
| 38        | २६          | ६०४         | ५५              | ,,        | २०    | १५१           | 38            |
| >>        | २९          | १०१         | ३२              | ,,,       | 28    | >>            | 30            |
| 98        | ३२          | १०२         | 85              | 93        | २२    | 19            | 38            |
| २७        | 48          | १०८         | ६९              | 99        | २३    | १९२           | 39            |
| 29        | 99          | 29          | ६६              | 23        | २६    |               | 38            |
| 99        | 96          | 888         | 60              | ३६        | 20    | "             | şe            |
| 33        | ६०          | ११०         | ७६              | 33        | 26    | १५३           | 36            |
| 26        | <b>6</b> ?  | ,,,         | 99              | ,,,       | 38    | "             | 88            |
| 39        | <b>Ę</b> Ę  | 999         | • ७९            | 23        | ३२    | 33            | ४२            |
| 22        | <b>48</b>   | ११९         | 99              | "         | ₹8-₹9 | १५४           | 86-80         |
| 22        | ६९          | ,,          | 98              | ,,        | ३५    | १९५           | 90            |
| 99        | ६६          | ११३         | ८३              | 36        | 92    | १६२           | 98            |
| 29        | ६८-६९       | ११९         | 96              | 33        | 48    | "             | 99-96         |
| 26-       | १९ ७०-७१    | १२०         | १००             | 39        | 90    | १६३           | १०३           |
| 25        | @B          | १२१         | ६०४             | 77        | 99    | १६४           | 800           |
| 22        | 99          | ,,,         | १०७             | 29        | ६१-६२ | १५९           | 49-60         |
| 38        | 93          | १२७         | १५१             | 85        | 68    | १५६           | 99            |
| \$5       | 808         | १२८         | १६२             |           | હલ    |               |               |
| 33        | १०५-१०६     | १२९         | १६४-१६९         | yy<br>४२  | 8     | "<br>१३२      | 80            |
| 33        |             | <b>\$88</b> | 8               |           | ٩     | १३३           | ę .           |
| 99        | 3           | 33          | 8               | "         | Ę     |               | Ę             |
| 93        | ٩           | १४५         | १०              | 83        | 6     | "             |               |
| \$8       | 6           | 588         | १९              | - 1       |       | 33            | 6             |
| 99        |             | 99          | १६              | "         | 9     | "             | 9             |
| 99        | 80          | १४७         | १७              | "         | १२    | 6 <b>58</b>   | १२            |
| 93        | 88          | "           | १८              | 88        | 20    | १३५           | १७-१८         |
| 23        | 85          | 99          | 99              |           | 86    | 585           | 48            |
| 39        | १९ .<br>१७  | १४९<br>१४८  | २१<br><b>२३</b> | 37<br>89  | २३    | 585           | <b>64</b>     |
| 42        | 1-          | 100         | 141             | • (       | 14    | 101           | 4,            |

# देवतामूर्त्तिप्रकरणस्य शब्दसूची

-:\*:-

| शब्दाः                                | पत्राङ्काः                 | शब्दाः        | पन्नाङ्काः              |
|---------------------------------------|----------------------------|---------------|-------------------------|
| अक्षमाला                              | <b>६१,६२,६५,९३,१०१,१४९</b> | कपाल          | ९९,१००,१०३,१४९          |
| अक्षसूत्र                             | ५९,६१,६२,६४,९९,१००,१०१,    | कपालिन्       | .99                     |
| 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | ०२,१०३,१०४,१३७,१४०,१४१,    | कमण्डलु       | ५९,६१,६३,६५,७१,७२,८९    |
| 4                                     | १४४,१४५,१४६                | ९४,           | १०२,१०३,१४४,१४५,१४६,१६१ |
| अघोर                                  |                            | कला           | . 88                    |
| अडुश १                                | ६१,६४,७१,९४,१०३,१०४,१३७,   | कल्पान्त      | १६८                     |
|                                       | १३८,१३९,१४०                | कार्त्तिकेय   | १५३                     |
| अङ्गार                                | ६९                         | कालिका        | Se                      |
| अङ्गुष्ठ                              | १६९                        | कांस्य        | 80                      |
| भण्डज                                 | 48.                        | किन्नर        | . १३९                   |
| अतसी                                  | 96                         | कुक्ट         | ७२                      |
| अनिरुद्ध                              | 66,60                      | कुण्डल        | ९७,९८,१००,१०१,१४७       |
| अनुलेपन                               | ९७,९८                      | कुण्डिका      | 9.9                     |
| नान्तरीयक                             | 60                         | कुमार         | १०१                     |
| अपसन्य                                | ६४,६९,९६,१४७,१५१,१५२       | कृष्णाजिन     | ८९,१६१                  |
| अभय                                   | ९७,९९                      | केतुसंस्थान   | ĘU                      |
| अर्धनारीश्वर                          | १००                        | केयूर         | ७१,१०२                  |
| अष्टलोह                               | <b>२</b> १,१०५             | करव 🤿         | २३                      |
| आमलकी                                 | 90                         | कोल्लापुर     | , \$ \$ \$              |
| उपवीत                                 | ८९                         | क्रर          | ११८                     |
| उसा                                   | १००,१४४                    | क्षिप्रगणाधिप | १९०                     |
| उल्का                                 |                            | क्षेत्रपाल    | १५६                     |
| उच्जीव                                | ९८                         | खटाङ्ग        | ९९,१००,१०२,१०३,१०४      |
| 来可                                    | ११७                        | खड्ग          | ९८,९९,१०३,१०४           |
| कज                                    | १९७                        |               | १९३                     |
| कटिसूत्र                              | 98                         | बात           | १२४                     |
| कन्द                                  | 858                        | खेट           | 88                      |

| <b>क्व</b> ह्याः | पत्राङ्काः                                | शब्दा              | पन्नाङ्काः                      |
|------------------|-------------------------------------------|--------------------|---------------------------------|
| खेटक             | ७०,७१,७२,९०,९६,९८,९९,१०३                  | ताळ                | १,१६७                           |
|                  | १३७,१३८,१५२                               | तालपत्र            | 800                             |
| गुग              | १२६,१२७                                   | तीर्थंडूर          | १३१                             |
| गदा              | £\$,£9,60,02,69,98,92,98                  | त्रपुच             | 188                             |
|                  | ९६,१०२,१०४                                | त्रिविक्रम         | <b>6</b> 9                      |
| गरुड             | १०१                                       | त्रिशुल            | <b>६</b> २,६६,७३,९९,१०१,१०२,१०३ |
| गर्भगृह          | 20                                        | त्रिशुलक           | १३७                             |
| गोधासन           | 888,884                                   | द्व्ड              | ७२,१४८,१४९,१५१,१५२              |
| गौरी             | १४४,१४५                                   | दशावतार            | 99                              |
| चक               | £4,00,00,00,00,00,00,00,00,00,00,00,00,00 | दिक्पाल            | ५६,७३                           |
|                  | १०१,१०२,१०३,१०४                           | द्राविड            | 558                             |
| वक्रमृत्         | ७५                                        | धन                 | ११७                             |
| चण्डभैरव         | 608                                       | घातुलिङ <u>्</u> ग | १०६ १०८                         |
| चण्डिका          | १५९                                       | ध्वज               | १०१,१३३                         |
| चतुरस्र          | 30                                        | ध्वजपताक           | <b>65</b>                       |
| चतुष्की          | 20                                        | नट                 | @\$                             |
| चाप              | १०३                                       | नन्दी              | १२८                             |
| वामुण्डा         | १५८                                       | नाग                | १०५                             |
| चिपिट            | 48                                        | नागपाश             | १३८,१४०                         |
| छाया             | ४२                                        | नागर               | \$6\$.                          |
| जटा              | ९८,९९,१००,१०१                             | नारसिंह            | २३                              |
| जया              | 880                                       | नेमिनाथ            | \$8\$                           |
| जरायुज .         | 48                                        | पहिश               | ६०४                             |
| जिन              | १३३,१४२                                   | पताका              | 93                              |
| जैन              | १२३,१४३                                   | परञ्ज              | ९९,१०४                          |
| टङ्क             | १६०                                       | पाश                | ६४,६५,७२,९९                     |
| डमरु             | 900,908                                   | विङ्गली            | १९७                             |
| तक्षक            | 98                                        | पिण्डिका           | १२४                             |
| सस्कर            | ११६                                       | पीठ                | ११३,११९                         |
| ताम्रचूड         | <b> </b>                                  | पुरुषोत्तम         | ७५,८१,८६                        |

## [ 2 ]

| शब्दाः            | पत्राङ्काः | शब्दाः          | पत्राङ्काः        |
|-------------------|------------|-----------------|-------------------|
| प्रणाश            | १२४        | मुगाल           | • 8               |
| प्रतीद्वार        | \$83       | मेखला           | १०१,१२४,१२५,१२६   |
| प्रदक्षिण         | . ६८       | यक्ष            | १३५,१३८,१४०,१४३   |
| प्रयुक्त          | 49,50      | यज्ञोपचीतिन्    | 69,99             |
| प्रवाल            | २१         | यम              | ७२                |
| बाण               | १२१,१२३    | योगमुद्रा       | <b>e</b> \$,e8,ee |
| बागलिङ्ग          | १२०,१२२    | योनि            | 660               |
| बुद               | ८६         | रस              | १६६               |
| बौद्ध             | 99         | राजन्य          | 60                |
| ब्रह्मसूत्र       | 42         | राशि            | १३४               |
|                   |            | राहुसंस्थान     | ĘU                |
| भद्रकाली          | १६१        | रुण्डमाला       | ९८                |
| भरताग <b>म</b>    | १६७        | रुद             | १०३               |
| भाव               | १६६,१६७    | लिङ्ग           | ४,९,१०९,११३,१२०   |
| मुकुदि            | १३७        | <b>ळी</b> लया   | १५४               |
| <b>मृ</b> ङ्गिरीट | १०१        | लेखनी           | 63                |
| <b>म्ह</b> नी     | १२८        | <b>छोंकपा</b> ल | 98                |
| मधुपर्क           | 33         | वक्तिङ्ग        | 888               |
| महरण्डा           | १५५        | वङ्ग            | १०५               |
| महाकाल            | १२८        | वज्र            | 84,68,98          |
| महाकाली           | १३६,१६०    | वर              | 60                |
| महामहिष           | . ७२       | वरट             | ७४,१६२            |
| महालक्ष्मी        | ४७         | वरद             | 90,99             |
|                   | ९९,१००,१०१ | वराह            | २३,७४             |
| मातुलुङ्ग         | 90         | वर्णाष्ट्रक     | 39                |
| मातृः             | 44         | वर्तुंछ         | 99,60             |
| मातृगण            | 290        | वामन            | 68,68,66          |
| मातृरूप           | १०२        | वाहन            | १२९,१३०           |
| माधव              |            | विजय •          |                   |
| मुक्ट             | 200,202    | विनाय           | 263               |
| मुण्डमाछा         | 608        | प्रमाध          | 144               |
|                   |            |                 |                   |

| laisar •             | पत्राङ्घाः           | शब्दाः              | पंत्राङ्काः |
|----------------------|----------------------|---------------------|-------------|
| शब्दाः<br>विप        | 98                   | श्रोत्रिय           | \$88        |
| विरिश्चि 💛 🗀         | <b>.</b>             | षडष्टक              | ३९          |
|                      | 808                  | सङ्कर्ण             | ७५,७९,८०    |
| विरूपाक्ष ः          | ९६                   | सर्वती              | १५५         |
| विलोम<br>विश्वकर्मन् | ५८,५९,१६७            | सन्य                | ९६,१४७      |
|                      | ११२                  | सावित्री            | ४७,६१       |
| विष्कम्भ             | 98                   | सिद्ध               | 8<          |
| वेतांल               | १६१                  | सिद्धक्षेत्र        | १२१         |
| वेदि                 | ११५                  | सिन्दूर             | 840         |
| वेसर                 |                      | <b>स्</b> दर्शन     | ६९,६६,९४    |
| बेकुण्ड              | ८२,९२                | स्रविर              | 60          |
| <b>व्यालका</b>       | 009                  |                     | ५२          |
| ्शक्ति               | ४७,१००,१०३,१०४       | स्कन्द              | ३२          |
| হান্ত্ৰ              | ९४,९६,१०१,१०२,१०३    | Marie Control       | १६१         |
| शर                   | १०३,१०४              | द्भक्               | 288         |
| शालग्राम             | <b>66</b>            | स्वस्तिक            | 99          |
| शालप्रामशिला         | 29                   | हनुमान्             |             |
| विाखा                | ८९                   | <b>हिरण्यकशि</b> पु | ९०          |
| श्रूल ६५,७०,७        | १,९९,१००,१०२,१०३,१०४ | हिरण्यगर्भ          | 98          |
| श्रुव                | (१६१)                | <b>हुताशन</b>       | 42          |
|                      |                      |                     |             |

### रूपमण्डनस्य

-: 0 :-

| शब्दाः      | पत्राङ्काः         | शब्दाः          | पत्राङ्काः     |
|-------------|--------------------|-----------------|----------------|
| अक्षमाला    | ९,२२,२४            | गदा             | १२,१४,१५       |
| अक्षसूत्र   | 4,9,33             | गौरी            | 8ई             |
| अड्डुश      | ३४,३६,३७           | चक              | १४,१५,४५       |
| अतसीयुष्प   | 3.8                | चण्डिका         | 88             |
| अनिरुद्ध(क) | १३,१५              | चामुण्डा        | 80             |
| अपसञ्य      | २०                 | जिन             | ५,२७,४२,४३,४६  |
| अष्टलोह     | 29                 | डमरु            | २३,३२,३८,४१    |
| आम्रोयी     | २०                 | तर्जनी          | ??             |
| ईशान        | २०                 | ताम्रचूर        | 88             |
| उद्देश      | -10                | ताल             | • •            |
| उच्मीव      | 28                 | तुलसी           |                |
| ऋषभ         | ४२                 | तोम्र           | २३             |
| कमण्डलु     | ८,९,१०,१२,२४,३३,३७ | तोरण            | 84             |
| कम्बु       | ९,१४,१५,१६         | त्रिलोह         | २९             |
| कल्की       | 28                 | त्रिशूल         | १२,३२,३७,३८,४० |
| कर्त्तिका   | 86                 | द्ण्ड           | 9              |
| कुण्ड       | १०                 | द्शावतार        | 20             |
| कुमार       | 39,80              | दामोदर          | १९             |
| कुष्ठरोग    | 29                 | <b>धातु</b>     | २६             |
| केतु        | १०                 | ध्यान           | 9              |
| कैछास       | ४९                 | <b>मैऋ्</b> त्य | २०             |
| कौमोदकी     | १४,१५              | पञ्चरथिक        | 86             |
| क्षय        | 29                 | पहिश            | २३,२४          |
| खड्ग        | 99                 | पाञ्चजन्य       | १४,१९          |
| खेटक        | ११,१६,३६,३९        | पीठिका          | <b>\$0</b>     |
| गणनायक      | 9                  | प्रतिमा         | \$18           |

### [ 4 ]

| शब्दाः               | पत्राङ्काः | शब्दाः .             | पत्राङ्काः |
|----------------------|------------|----------------------|------------|
| प्रसुम्न             | 23,29      | वायव्य               | २०         |
| बाणिङङ्ग             | 28         | वास्रदेव             | १३         |
| बुद्रबुद             | २८         | विनायक               | 80         |
| <b>भृकु</b> टि       | 83         | विश्वकर्मा           | 9          |
| <b>मृ</b> ङ्गी .     | ३२         | वेताल                | 36         |
| भैरव .               | 8          | शङ्ख                 | 28,89      |
| महालक्ष्मी '         | ३६,३९      | शक्ति                | ? \$       |
| महाविद्या            | 39         | शालियाम              | · mariant  |
| महावीर               | 84         | श्रीपुञ्ज            | 38         |
| मातुलुङ्ग । 🐃 🕒      | 22,28      | श्रीफळ               | 39         |
| मातृका 💮 💮           | 38         | श्रोत्रिय            | 27.76      |
| मुद्दगर .            | २३         | षट्पर्व              | २६         |
| मेखला .              | 30         | सङ्कर्षण             | 83,88      |
| यज्ञोपवीतिन्         | २१,२३      | सावित्री             |            |
| योगमुद्रा            | Ind S Gar  | सिद्धायक             | 89         |
| रक्तचामुण्डा         | 30         | सदर्शन सूची १०.१८-१८ | १४,१५      |
| राहु                 | 180        | <b>हिरण्यगर्भ</b> े  | , 23       |
| <del>लिङ्ग</del> पीठ | 3          | हीरक                 | 29         |
| लेखनी का का का       | 8.6        | ह्वीकेश              | - 89       |

nen en of Teller

. THE

man.

## देवतामूर्त्तिप्रकरणस्य टीकायां प्रमाणत्वेनोद्भृतानां ग्रन्थानां नामानि।

- १। विष्णुधर्मोत्तरम् (पुराणम्)
- २। मत्स्यपुराणम्
- ३। अग्निपुराणम्
- ४। बृहत्संहिता (ज्योतिषप्रन्थः)
- ५। शुक्रनीतिसारः
- ६। मयमतम् (शिल्पशास्त्रम्)
- ७। काश्यपशिल्पम्
- ८। समराङ्गणसूत्रधारः का for the Arts
- ६। शिलपरत्नम् (पूर्वोत्तर-भागद्वयात्मकम्) "
- १०। रूपमण्डनम्
- ११। रूपावतारः
- १२। प्राणतोषणी (तन्त्रम्)
- १३। श्रीतत्त्वचिन्तामणिः (तन्त्रम्)
- १४। शिलाचकार्थबोधिनी
- १५। वीरमित्रोदयः
- १६। जैनपद्मपुराणम्
- १७। चतुर्विं शतिजिनस्तुतिसंप्रहः।

### शुद्धिपत्रम्

| पृष्ठे | अध्याये    | श्लोकाङ्गः       | अगुद्धः     | गुद्धः                        |
|--------|------------|------------------|-------------|-------------------------------|
| 40     | <b>३</b> य | २७               | नैर्ऋतास्यो | नैर्ऋत्यास्यो                 |
| 42     | ४र्थ       | १५ पुष्पिकायां   | 10          | ्इति ब्रह्मायतने द्वारदेवताः। |
| "      | ,,         | <b>६२</b>        | चतुईस्ता    | चतुईस्ताः                     |
| 48     | "          | · २० पुष्पिकायां | •           | इति ब्रह्मणः प्रतीहाराः।      |
| 49     | ,,         | ४६ पुष्पिकायां   | •           | इति सूर्यप्रतीहाराः।          |
| 60     | ५म         | २७               | (छ: ! लम्)  | (लम् ? लः)                    |
| 63     | "          | 88               | एकपद्मा     | एको पद्मा                     |
| 68     | "          | 86               | कलाधिका     | फलाधिका।                      |
| ८६     | "          | 49               | अनु-        | अणु (टी॰)                     |
| 22     | "          | ६६               | गुम्फ       | गुल्फ (टी०)                   |
|        |            |                  |             |                               |

९२ पृष्ठे ८७ सप्ताशीतितमश्लोकस्योत्तरार्घे 'एकपादोऽस्य' इत्यनन्तरम्-

## "कर्त्तव्यो स्थ्रम्युत्सङ्गगतः प्रभोः । तथाऽपरश्च" इति पाठ्यम् ।

| 93   | ६ष्ठ | 94   | বুদ্ধস্থ                    | ত্ত <b>ন্ত্ৰ</b>          |
|------|------|------|-----------------------------|---------------------------|
| 200  | ६ष्ठ | 28   | चित्रचन्द्र /               | चितवस्त्र                 |
| ११६  | "    | 98   | षण्डञ्चाभयकं )              | षण्डञ्चा )भयकं            |
| 288  | ,,,  | . ९६ | शिवांशे                     | कलांशे (टी०)              |
| १२९  | "    | १६३  | इति पश्चिमप्रतीहारी         | [इति पश्चिमप्रतीहारौ]     |
| १३१  | ७म   | 8    | ऋषभा-                       | ऋषभ-                      |
| - 33 | "    | १-३  | समानाकृतयंश्र               | समानाकृतयः (टी०)          |
| १३५  | - ,, | १६   | गान्धार्यधिका               | गान्धार्यम्बिका।          |
| 888  | "    | 40   | वरदं चाक्षसूत्रं त्रिशूलञ्ज | वरदं चाक्षस्त्रञ्च तिशूलं |
| १४६  | ८म   | १२   | ( तिखण्ड १ ण्डां )          | तिख(ण्ड ? ण्डां )         |
|      |      |      |                             |                           |





on Lower Cleaning Road, CALCIFICAL